# 



# من علوم الفران وكالغران وكالغراب

الداعية الإسلامي ياسين رشدي

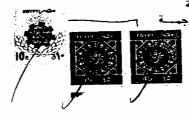
نموذج رقم « ۱۷ »

### بسم الله الرحمن الرحيم

الأزهـــر الشريف مجمسع البحسوث الامسسلامية

الادارة العــــامة للبحــوث والتأليف والترجم

AL - AZHAR AL - SHARIF
ISLAMIC RESEARCH ACADEMY
GENERAL DEPARTMENT
For Research, Writting & Translation



السيد/ يا سيم ركبري

السلام عليكم ورحمة اللسه وبركاته وبعسد:

نبناء على الطلب الخاس بفحص ومراجعة كتاب : مسرقلوم ليمر به وبالرغمه م

ننبد بأن السكتاب المنكور ليس فيه ما يتعارض مع العتيدة الاسلامية ولا ماتع من طبعسه ونشره على نفقتسكم الخساصة .

مع التساكيد على ضرورة العنساية النامة بكتسابة الآيات القسرانية والاحاديث النبوية الشريفة والالتزام بتسليم ٥ خمس نسخ لمكتبة الأزهر الشريف بعد الطبسع .

والنسبه المسونق ٥٥٠

والسلام عليسكم ورجمتة اللسه وبركاته ١١١

مسدير عسلم ادارة البحوث والتسليف والترجم

تحريرا في م/٥ /١٤١٨ الوافق مع/ ٥ / ٧٠ ١٩

حقوق الطبع والنشر والتوزيع محفوظة لجمعية المواساة الإسلامية بالإسكندرية

### تقديم

الْحَمْدُ لله في الأُولَى وَالآخرَة وَلَهُ الْحُكْمِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُون .. قَضَى الأُمُ ورَ من الأَزَل ، وَمَا قُدِّرَ لاَبُكَ أَنْ يَكُون .. فَمَنْ قَدَّرَ لَهُ الْحَيْرَ أَصْلَحَ بَالَهُ ، وَمَنْ وُكِلَ إِلَى نَفْسِهِ فَبِدُنْيَاهُ مَفْتُ ون .. أُوْدَعَ فِي كُلِّ قَلْبِ مَا أَشْغَلَهُ ، فَسَهِرَتْ أَعْلِيْنُ وَنَامَتْ عُيُون .. فَمَشْغُولٌ بِمَا لَيْسَ مِنْ شَانِهِ ، وَمَهْمُ وَمُ قَدْ أَرَّقَتْهُ الظُّنُونِ .. سَلَمَ مَنْ فَوَّضَ الْأُمُورَ إِلَى رَبِّه ، وَسَعِدَ مَنْ في الْمَصَائِبِ لَزِمَ السُّكُون .. فَكُمْ أَمْر تُسَاءُ به صَبَاحًا وَتَتَرَبُّصُ بنَفْسك رَيْب الْمَنْون .. وَتَأْتِيكَ الْمَسَرَّةُ مِنْ قَبْلِ الْعَشِيِّ ، وَإِذَا بِقَارِعِ الأَمْرِ لَمْ سُ حَنْون .. فَأَفَقْ أَيُّهَا الْغَافِ لُ عَ ن تَدْبيره ، فَحمْلاً نُكَ للْهُمُ وم جُنُون .. نَحْمَدُهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَمَا يَنْبَغِي للْحَمْد أَنْ يَكُون .. وَنَعُوذُ بِنُـورِ وَجْهِـهِ الْكَـرِيمِ مِـنْ سَـيِّئِ الظُّهُـون .. وَنَسْ أَلُهُ السَّ لاَمَةَ م ن دَار الْفُتُ ون .. وَأَنْ يَغْفَرَ لَنَا مَا قَــدْ كَــانَ ، وَيَكْفَيَنَــا فــى غَــد مَــا يَكُــون .. وَأَلاَّ يَجْعَلَ مُصِيبَتَنَا فِي ديننا ، فَمُصيبَاتُ الدُّنْيَا مَهْمَا عَظُمَ تُ تَهُ ون ..

وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ ، خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ طِين ..

يَبْسُطُ الرِّزْقَ لَمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدر ، وَيَرْفَعُ أَقْوَامًا وَيَخْفِضُ آخَـرين .. فَمَوْلُودٌ تَدِينُ اللَّهُ اللَّهُ ، وَمَوْلُودٌ في علاد الْمُهْمَلِين .. وَعَزِيزٌ قَدْ سَادَ قَوْمَهُ ، وَذَليلٌ في النَّاس مُحْتَقَرُ مَهين .. وَعَقِيمٌ لاَ نَسْ لَ لَهُ ، وَمَرْزُوقٌ بالْبَنَاتِ وَبِالْبَنِينِ .. وَقَوِيٌ يَمْشَى مُصَحَحًا ، وَعَليلٌ شَدُوُه التَّاَوُّهُ وَالأَنين .. وَفَقيرٌ لاَ يَجدُ مَا يَقْتَاتُ بِه ، وَغَنييٌّ عَيْشُهُ تَرَفُ وَلين .. وَ خَلَيُّ الْبَالِ هَانِيءٌ ، وَمَكْرُوبٌ أَهَمَّتْهُ شُـئُونُ الآخرين .. وَمُعَانِقٌ للْمَوْتِ قَبْلَ الاحْتلام ، وَمُعَمَّرٌ قَدْ عَاشَ مِنَ الْعُمُـرِ السِّنين .. وَنَبِيٌّ لَمْ يَجِدْ مُؤْمنًا في عَصْره ، وَنَبِيٌّ نَشَـرَ فـي الأَرْضِ الْـيَقين .. وَوَلَى تُلُوذُ اللَّهُ نَيَا به ، وَعَصَى تَعَكَّمُ منْهُ الشَّيَاطين .. فَلأَمْرِ مَا وَسِرٍّ غَامِض تَسْعَدُ النُّطْفَةُ ، أَوْ يَشْقَى الْجَنين .. نَعَمْ .. لله في خَلْقه شُئُ وَنَ ، وَمَا قُدِّرَ مِنَ الأَزَلِ لأَبُدَّ أَنْ يَكُ ون ..

وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ الأَمِينُ الْمَامُون .. خيَارٌ مِنْ خِيَارٍ ، تَنَقَّلَ بَيْنَ أَشْرَفِ الأَصْلاَبِ وَأَطْهَرِ الْبُطُون .. تَلَاّلاً نُورُهُ فِي جَبِينِ آدَمَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَكُونَ لآدَمَ الْبُنُون .. تَبَارُكُ مَنْ بِالْحِلْمِ جَمَّلَه ، وَبِأَشْرَفِ الْعُلُومِ كَمَّلَه ، وَبِأَشْرَفِ الْعُلُومِ كَمَّلَه ، فَنَبُعَيت مِنْ حَكْمَتِهِ عُلُسُومٌ وَفُنُون .. فَنَبُعَيت مِنْ حِكْمَتِهِ عُلُسُومٌ وَفُنُون ..

زَيْتُ له سررٌ في الْغُيُ وب مَكْنُ ون .. أَنْفَاسُ لهُ عَ بِيرُ وُرُود ، وَكَلاَمُ لهُ دَلي لُ شُهُ عَ بِيرُ وُرُود ، وَكَلاَمُ لهُ دَلي لُ شُهُود ، وَقَالُبُ لَهُ بِحَقِيقَ لَهُ الْحَلَقِ مَسْ كُون .. السَّ مَاءُ تَعْرِفُ هِ ، وَالأَرْضُ مَزْهُ صَوَّةً تَحْمُلُ هُ ، وَسَـــمْعُ الزَّمَــان بصــــــــــدْق كَلاَمــــه مَشْــــــحُون ... سَلَّمَتْ عَلَيْهِ الأَحْجَارِ ، وَأَظَلَّتْهُ بِفُرُوعِهَا الأَشْجَارِ ، وَأَرْخَكِ مِي الْكِنْبُ فِي حَضْ رَته الْجُفُّ وِن .. خَيْرُ مَنْ رَكبَ الْمَطَايَا، وَأَكْرَمُ مَنْ مَنْحَ الْعَطَايَا، وَسَــــَلاَحُهُ مَـــنْ أَجْـــل طَعَامـــه مَرْهُـــون .. انْتَصَرَتْ بِشَرِجَاعَتِهِ السَّرَايَا ، وَاحْتَمَرتْ بِعَدَالَتِهِ السَّبَايَا ، اجْتَرَأَ عَلَيْهِ قَوْمُهُ فَكَذُّبُوه ، وَتَهَمُّوا عَلَيْه فَاجْرَجُوهُ ، وَ فُ عَلَ يُهِمْ مِ نُ خَوْف ه مَحْ زُون .. عَيَّ رُوهُ بِفَقْ ره ، وَاتَّهَمُ وهُ فِي عَقْل هِ ، فَكَيْ فَ عَميَ تُ عَ سَنْ نُصوره الْعُيُ وَ الْعُيُ وَالْعُيُ وَالْعُيُ وَالْعُيُ وَالْعُيُ وَالْعُ نَعَهُ للله في خَلْقه شُهُون .. نَعَهُ لله في خَلْقه شُهُون .. اللَّهُمَّ صَلِّ وَسَلِّمْ وَبَارِكْ عَلَى مَنْ سُلُوكُهُ بِأَمْرِكَ مَسْنُون .. وَأَجْ رُهُ عَنْ لَكَ غَيْ لَكَ غَيْ وَأَجْ مَمْنُ وَلَ وَ طَرِي فَ الْجَنَّ فَ الْجَنَّ فَ الْجَنَّ فَ اللَّهِ اللَّبَاءِ فَ مَضْ فَ فَ مُنْ فَاللَّهُ وَن وَعَلَى الصَّحْبِ وَالآلِ ، وَمَنْ إِذَا ذُكِرَ عَنْدَهُمْ عَلَيْه يُصَلُّون ..

### أمسا بعسد ،،

فإن من عناية الله عز وجل بخَلْقه أن جعل القرآن محفوظًا في كل العصور بأن قيَّض له في كل عصر حُفَّاظًا مُتْقنين ، وعلماء محقِّقين اختصَّهم بحفظه ونقله وروايته - بالكيفيَّات المرويَّة عن رسول الله (ﷺ) - ودراسة علومه وفنونه من جهة أحكامه ، وإعرابه ، وبلاغته وإعجازه ، وقصصه وأخباره ، وأمثاله ومواعظه ، وتعاليمه ومبادئه ، وقراءاته ، ولغته وألفاظه ، وعدد آياته و كلماته و حروفه ..

والقرآن مأدُّبة الله لخَلُّقه .. يطعم منها من يشاء بما يشاء على قدر استعداده ، وتَهَيُّؤ فطرته ، وصدق نيَّته ، وسلامة مقصده ..

وعن ﴿ عُثْمَانَ بِنِ عَفَّانَ ﴾ (﴿ يُعَلِّمُ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ )(١) ..

ولقد مضى على وقت نزول القرآن ما يزيد على أربعة عشر قرنًا من الزمان .. ولا يزال محفوظًا في الصدور .. مَقْرُوءًا بالألسنَة .. مكتوبًا في المصاحف كما

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن.

أُنْزِل .. لم يُغيَّر منه حرف ، ولم تُبَدَّل منه كلمة ، ولم يحدث فيه تقديم ولا تأخير عن ترتيبه الذي رتَّبه رسول الله (عَلِيُنِ) بوَحْي من الله ..

وصدق ربي الذي يقول: ( إِنَّا خَمْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ مَ لَحَنفِظُونَ ﴿ )(١)..

وقد نزل القرآن على مدار ثلاث وعشرين سنة .. منها ثلاث عشرة سنة .. منها ثلاث عشرة سنة .. مكة ، وعشر سنين بالمدينة المنورة .. وكانت الآيات تَنْزِل مجيبة عن تساؤلات بعض الناس تارة ، وبسبب أحداث تقع تارة ، ولمناسبات خاصة تارة أخرى .. وهكذا ..

وكان القرآن الذي نزل بمكة مَعْنيًّا بِهَدُم عقيدة الشرك ، والتأكيد على وجود الله ووحدانيَّته وألوهيَّته التي لا يشاركه فيها سواه ، والتدليل على القيامة والبعث والجزاء ، وعلى صدق الرسالة ونبوة سيدنا « محمد » ( الله في الله على الما ما نزل بالمدينة المنورة فقد كان مَعْنيًّا بأمور التشريع ، ووضع الأسس السليمة لتكوين أمة الإسلام ، وبيان الأخلاق القويمة التي يُنْنَى عليها المجتمع الإسلامي ، والآداب الاجتماعية التي يجب أن يتمسك بِهَا المؤمنون في حياتهم الخاصة والعامة ، وتقرير الأحكام العامة التي تنتظم بِهَا شئون المجتمع ، وتفصيل الحلال والحرام ، وما فرضه الله على عباده من فرائض وأحكام ..

وقد رُوِيَ عن التابعي « يُوسُف بن مَاهَك » قال : إِنِّي عنْدَ « عَائِشَةَ » أُمِّ الْمُؤْمنِينَ ، أَرِينِي الله عنها) إِذْ جَاءَهَا عِرَاقِيُّ فَقَالَ : يَا أُمَّ الْمُؤْمنِينَ ، أَرِينِي اللهُ عُنها ) إِذْ جَاءَهَا عِرَاقِيُّ فَقَالَ : يَا أُمَّ الْمُؤْمنِينَ ، أَرِينِي مُصْحَفَك .. قَالَت : لِمَ .. قَالَ : لَعَلِّي أُولِّفُ الْقُرْآنَ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ يُقْرَأُ غَيْرَ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الحجر آية ٩.

مُؤلَّف .. قَالَتْ : وَمَا يَضُرُّكَ أَيَّهُ قَرَأْتَ قَبْلُ ؟! إِنَّمَا نَزَلَ أَوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ سُورَةٌ مِنَ الْمُفَصَّلِ فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ ، حَتَّى إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الإِسْلاَمِ سُورَةٌ مِنَ الْمُفَصَّلِ فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ ، حَتَّى إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الإِسْلاَمِ نَزَلَ الْحَلاَلُ وَالْحَرَامُ .. وَلَوْ نَزَلَ أَوَّلَ شَيْء : لا تَشْرَبُوا الْخَمْرَ ، لَقَالُوا : لاَ نَذَعُ الْخَمْرَ أَبُدًا .. وَلَوْ نَزِلَ : لاَ تَزْنُوا ، لَقَالُوا : لاَ نَدَعُ الزِّنَا أَبَدًا ، لَقَدْ نَزَلَ بَكَ عُ الْخَمْرَ أَبُدًا .. وَلَوْ نَزِلَ : لاَ تَزْنُوا ، لَقَالُوا : لاَ نَدَعُ الزِّنَا أَبَدًا ، لَقَدْ نَزَلَ بَمَكَّةً عَلَى مُحَمَّد ( عَلَيْ ) وَإِنِّي لَجَارِيَةٌ أَلْعَبُ : ( بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ بَوَعَدُهُمْ وَالسَّاعَةُ الْعَبُ : ( بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ الْعَبُ : ( بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ الْعَبُ عَلَى مُحَمَّد ( عَلَيْ ) وَإِنِّي لَجَارِيَةٌ أَلْعَبُ : ( بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَوْدَ وَالنِّسَاء إِلاَّ وَأَنَا عَنْدَهُ .. قال : أَذُهُى وَأَمَرُ ) (١) ، وَمَا نَزَلَتْ سُورَةُ الْبَقَرَة وَالنِسَاء إِلاَّ وَأَنَا عَنْدَهُ .. قال : فَأَخْرَجَتْ لَهُ الْمُصْحَفَ فَأَمْلَتْ عَلَيْه آيَ السُّورَ .. (٢)

هذا .. والناس في علاقتهم بالقرآن طوائف :

منهم طائفة اختصَّهم الله بحفظه ، وتعلّم تلاوته فهم يقرءونه في صلواتِهم آناء الليل وأطراف النهار ..

وطائفة يتلونه للتعبُّد دون علم بأصول القراءة وأحكام التلاوة فيخطئون في تشكيل حروفه ونطقه ..

وطائفة يكتفون بالتبرُّك به فيضعونه تحت وسائدهم ، وفي سياراتِهم ، ويعلِّقونه على جدران بيوتِهم ، وعلى صدور نسائهم وبناتِهم .. وهم لقراءته

تاركون وعن تدبُّر آياته غافلون ..

وطائفة يتشدَّقون به ، ويخوضون فيه ، ويستشهدون بآياته في غير مواضعها ، ويطلقون الأحكام بغير علم فينحرفون بالآيات عن مقاصدها ..

وقد ورد عن « أبي بكر الصِّدِّيق » (عَلَيْهِ ) - وهو أفضل الأمة على الإطلاق بعد النبي (عَلِيُ ) - قوله : ( أَيُّ سَمَاءٍ تُظِلَّنِي ، وأَيُّ أَرْضٍ تُقِلَّنِي إِذَا قُلْتُ فِي كِتَابِ اللهِ بِرَأْبِي ) (٣) . .

### یاسین رشدی



<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي كتاب تفسير القرآن . (7) رواه الترمذي كتاب تفسير القرآن .

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في شُعَب الإيمان ، وذكره الطبري في تفسيره .

### بدء الوكئي

عن « أبي هريرة » (﴿ اللَّهِ الْمَشَوُ .. وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيًا أَوْحَاهُ اللَّهُ أَعْطِيَ ( ) مَا مِنَ الأَنْبِيَاءِ نَبِيُّ إِلاَّ أُعْطِيَ ( ) مَا مِثْلَهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ .. وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيًا أَوْحَاهُ اللَّهُ إِلَيْ ، فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقيَامَة ) ( ) ..

وللوحي كيفيَّات .. فقد يأتي الْمَلَكُ النَّبِيَّ ( عَلَيْ) في مثل صَلْصَلَة الْجَرَس - وهو أشدُّه عليه - وقد يأتيه الْمَلَك أشدُّه عليه - وقد يأتيه الْمَلَك في كلِّمه - وهو أهونه عليه - وقد يأتيه الْمَلَك في النوم .. وقد ينفُثُ في رُوعِهِ الكلام نفتًا .. وقد يكلمه الله إما يقطةً - كما حدث في ليلة الإسراء والمعراج - وإما في النوم كما ورد في بعض الأحاديث ..

وتقول السيدة « عَائِشَة » (رضي الله عنها) : أُوَّلُ مَا بُدئَ به رَسُولُ اللَّه (رَضِي الله عنها) : أُوَّلُ مَا بُدئَ به رَسُولُ اللَّه (عَلَيْ) مِنَ الْوَحْيِ الرُّوْيُا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ ، فَكَانَ لاَ يَرَى رُوْيَا إلاَّ جَاءَتْ مَثْلَ فَلَقِ الصَّبْحِ .. ثُمَّ حُبِّبَ إلَيْهِ الْحَلاَءُ ، وكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاء فَيَتَحَنَّثُ فِيه (اللَّيَالِيَ فَلَقِ الصَّبْحِ .. ثُمَّ حُبِّبَ إلَيْهِ الْحَلاَءُ ، وكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاء فَيَتَحَنَّثُ فِيه (اللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّيَالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَتَزَوَّدُ لِذَلِكَ ثُمَّ يَرْجِعُ إلَى ﴿ خَدِيجَةً » فَيَتَزَوَّدُ لِمَثْلُهَا ، حَتَّى جَاءَهُ الْحَقُ وَهُو فِي غَارِ ﴿ حَرَاء » ، فَجَاءَهُ الْمَلَكُ فَقَالَ : اقْرَأُ ، قَالَ : ( فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي (٥ عَلَيْكُ مَنِّي بَلَغَ مَنِي الْجَهْدَ ، ثُمَّ أَرْسَلَنِي فَقَالَ : اقْرَأُ ، قُلْتُ : مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتُ : مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتَ : مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتَ : مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتَ ، مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتَ ، مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتَ ، مَا أَنَا بِقَارِئ ، فَقُلْتُ ، فَقُلْتُ : مَا أَنَا بِقَارِئ ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> رواه البخارى كتاب فضائل القرآن .

<sup>(</sup>٥) غُطَّني: ضَمَّني ضَمًّا شديدًا.

<sup>(</sup>۱) أي أعطى من المعجزات الخوارق.

فَأَخَذَنى فَغَطَّنى الثَّالتَةَ ، ثُمَّ أَرْسَلَني فَقَالَ : اقْرَأْ باسْم رَبِّكَ الَّذي خَلَقَ .. خَلَقَ الإِنْسَانَ منْ عَلَق .. اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ ) .. فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللَّه ( اللهُ ( اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللللّهُ ا يَرْجُفُ فُؤَادُهُ فَدَخَلَ عَلَى ﴿ خَدِيجَةَ بِنْتَ خُوَيْلِدٍ ﴾ (رضي الله عنها) فَقَالَ : ( زَمِّلُونِي (١) .. زَمِّلُونِي ) ، فَزَمَّلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ ، فَقَالَ « لحَديجَةَ » وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ : ( لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسي ) ، فَقَالَتْ « خَديجَةُ » : كَلاَّ وَاللَّه مَا يُخْزِيكَ اللَّهُ أَبِدًا .. إِنَّكَ لَتَصلُ الرَّحمَ ، وَتَحْملُ الْكَلَّ ، وَتَكْسبُ الْمَعْدُومَ ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ ، وَتُعينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ .. فَانْطَلَقَتْ به « خَدِيجَةُ » حَتَّى أَتَتْ بِهِ « وَرَقَةَ بْنَ نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ الْعُزَّى » ابْنَ عَمِّ خَدِيجَةَ .. وَكَانَ امْرَأً قَدْ تَنَصَّرَ في الْجَاهليَّة ، وَكَانَ يَكْتُبُ الْكَتَابَ الْعَبْرَانيَّ ، فَيَكْتُبُ مِنَ الإِنْجِيلِ بِالْعِبْرَانِيَّة مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَكْتُبَ ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا قَدْ عَميَ .. فَقَالَتْ لَهُ « خَديجَةُ » : يَا ابْنَ عَمِّ ، اسْمَعْ من ابْن أَحيكَ .. فَقَالَ لَهُ « وَرَقَةُ » : يَا ابْنَ أَخِي ، مَاذَا تَرَى ؟ . . فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّه (عَلِيْنِ) خَبَرَ مَا رَأَى ، فَقَالَ لَهُ « وَرَقَةُ » : هَذَا النَّامُوسُ (٢) الَّذي نَزَّلَ اللَّهُ عَلَى مُوسَى ، يَا لَيْتَني فيهَا جَذَعًا (٢) ، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ .. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه (عَيْلِيُّ) : ﴿ أُوَمُخْرِجِيَّ هُمْ ؟ ﴾ .. قَالَ : نَعَمْ ، لَمْ يَأْت رَجُلٌ قَطَّ بمثْل مَا جئْتَ به إلاَّ عُوديَ ، وَإِنْ يُدْرِكْنِي يَوْمُكَ ، أَنْصُرْكَ نَصْرًا مُؤَزَّرًا .. ثُمَّ لَمْ يَنْشَبْ « وَرَقَةُ »

<sup>(</sup>١) زملوني : غطُّوني ولفُّوني . ﴿ الناموس : صاحب السر ، والمراد به هنا جبريل (العَلَيْكُلُمُ ) .

<sup>(</sup>٣) الْجَذَع: هو الصَّغير من البهائم، كأنهُ تَمَنَّى أن يكون عند ظهور الدعوة إلى الإسلام شابًا ليكون أَمْكَنَ لنصره.

أَنْ تُوُفِّي ، وَفَتَرَ الْوَحْيُ .. (١)

ويروى التابعي « أُبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ » أَنَّ « جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ الْأَنْصَارِيَّ » قَالَ وَهُوَ يُحَدِّثُ عَنْ فَتْرَةِ الْوَحْيِ فَقَالَ فِي حَدِيثه إِنِ النبي ( اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب بدء الوحي.

<sup>(</sup>٣) أي جاء كثيرًا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المدثر الآيات من ۱ : ٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> رواه البخاري كتاب بدء الوحي .

## جَمْعُ القُرْآن

عن ﴿ زَيْدِ بْنِ ثَابِتِ ﴾ ( الله عَالَ : أَرْسَلَ إِلَي ﴿ أَبُو بَكْرِ ﴾ مَقْتَلَ أَهْلِ الْيَمَامَة فَإِذَا « عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ » عنْدَهُ ، قَالَ « أَبُو بَكْرِ » ( فَيْ اللهُ ): إِنَّ « عُمَرَ » أَتَانِي فَقَالَ : إِنَّ الْقَتْلَ قَد اسْتَحَرَّ (١) يَوْمَ الْيَمَامَة بِقُرَّاء الْقُرْآن ، وَإِنِّي أَخْشَي أَنْ يَسْتَحرَّ الْقَتْلُ بِالْقُرَّاءِ بِالْمَوَاطِنِ فَيَذْهَبَ كَثِيرٌ مِنَ الْقُرْآنِ ، وَإِنِّي أَرَى أَنْ تَأْمُرَ بِجَمْعِ الْقُرْآنِ ، قُلْتُ « لِعُمَرَ » : كَيْفَ تَفْعَلُ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللَّه ( عَلَىٰ الله عَمْرُ » : هَذَا وَاللَّه خَيْرٌ .. فَلَمْ يَزَلْ « عُمَرُ » يُرَاجِعُني حَتَّى شَرَحَ اللَّهُ صَدْري لذَلكَ ، وَرَأَيْتُ في ذَلكَ الَّذي رَأَى عُمَرُ .. قَالَ « زَيْدٌ » : قَالَ « أَبُو بَكْر » : إنَّكَ رَجُلٌ شَابٌ عَاقلٌ لاَ نَتَّهمُكَ ، وَقَدْ كُنْتَ تَكْتُبُ الْوَحْيَ لرَسُولِ اللَّه ( ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ ) ، فَتَتَبَّعِ الْقُرْآنَ فَاجْمَعْهُ .. فَوَاللَّه لَوْ كَلَّفُوني نَقْلَ جَبَلِ مِنَ الْجِبَالِ مَا كَانَ أَتْقَلَ عَلَيَّ مِمَّا أَمْرَنِي بِهِ مِنْ جَمْعِ الْقُرْآنِ .. قُلْتُ : كَيْفَ تَفْعَلُونَ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللَّه (ﷺ) ؟! .. قَالَ : هُوَ وَاللَّه خَيْرٌ .. فَلَمْ يَزَلْ ﴿ أَبُو بَكْرِ » يُرَاجِعُنِي حَتَّى شَرَحَ اللَّهُ صَدْرِي للَّذي شَرَحَ لَهُ صَدْرَ « أَبِي بَكْرِ » و « عُمَرَ » (رضي الله عنهما) ، فَتَتَبَّعْتُ الْقُرْآنَ أَجْمَعُهُ منَ الْعُسُبِ (٢)، وَاللِّحَافِ (٣)، وَصُدُورِ الرِّجَالِ، حَتَّى وَجَدْتُ آخِرَ سُورَةِ التَّوْبَةِ مَعَ « أَبِي خُزَيْمَةَ الأَنْصَارِيِّ » لَمْ أَجدْهَا مَعَ أَحَد غَيْرِه ( لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ

(٢) العسب : جريد النخل إذا كُشط خُوصُه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> استحر: اشتد و کثر.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> اللخاف : الحجارة البيضاء الرقيقة .

مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ ) حَتَّى خَاتِمَة بَرَاءَة .. فَكَانَت الصُّحُفُ عِنْدَ ﴿ أَبِي بَكْرٍ » حَتَّى تَوَفَّاهُ اللَّهُ ، ثُمَّ عِنْدَ ﴿ عُمَرَ » حَيَاتَهُ ، ثُمَّ عِنْدَ ﴿ حَفْصَة بِنْتِ عُمَرَ » (رضي الله عنهم) (١) .. ذلك كان الجمع الأول للقرآن ..

أما الجمع الثاني فقد كان في خلافة ﴿ عُثْمَان بن عفَّان ﴾ (فَيْ الله عنه) حين أراد أن يجمع الناس على رسم مُوَحَّد للقرآن لا يحدث منه اختلاف عملاً بمشورة « حُذَيْفَة ابن اليَمَان » (عَلِيْهُ) .. فقد روى التابعي « ابْنُ شهاب » أَنَّ « أَنسَ بْنَ مَالك » حَدَّثَهُ أَنَّ « حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَان » قَدمَ عَلَى « عُثْمَانَ » - وَكَانَ يُغَازِي أَهْلَ الشَّأْمِ فِي فَتْحِ إِرْمِينِيَةً وَأَذْرَبِيجَانَ مَعَ أَهْلِ الْعِرَاقِ - فَأَفْزَعَ ﴿ حُذَيْفَةَ ﴾ اخْتلاَفُهُمْ في الْقرَاءَة ، فَقَالَ « حُذَيْفَةُ » لعُثْمَانَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَدْرِكْ هَذه الأُمَّةَ قَبْلَ أَنْ يَخْتَلَفُوا فِي الْكَتَابِ اخْتلافَ الْيَهُود وَالنَّصَارَى .. فَأَرْسَلَ « عُثْمَانُ » إلَى « حَفْصَةَ » أَنْ أَرْسلي إِلَيْنَا بالصُّحُف نَنْسَخُهَا في الْمَصَاحِف ثُمَّ نَرُدُّهَا إِلَيْك .. فَأَرْسَلَتْ بِهَا « حَفْصَةُ » إِلَى « عُثْمَانَ » فَأَمَرَ « زَيْدَ بْنَ ثَابِت » و « عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الزُّبَيْرِ » و « سَعِيدَ بْنَ الْعَاصِ » و « عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الْحَارِثِ بْنِ هِشَامِ » فَنَسَخُوهَا فِي الْمَصَاحِف ، وَقَالَ « عُثْمَانُ » للرَّهْط الْقُرَشيِّينَ الثَّلاثَة : إِذَا اخْتَلَفْتُمْ أَنْتُمْ و « زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ » فِي شَيْءِ مِنَ الْقُرْآنِ فَاكْتُبُوهُ بلسان قُرَيْش ، فَإِنَّمَا نَزَلَ بلسَانِهِمْ .. فَفَعَلُوا ، حَتَّى إِذَا نَسَخُوا الصُّحُفَ في الْمَصَاحِف رَدَّ « عُثْمَانُ » الصُّحُفَ إِلَى « حَفْصَةَ » ، وَأَرْسَلَ إِلَى كُلِّ أُفُقِ بِمُصْحَفِ مِمَّا نَسَخُوا ، وَأَمَرَ بِمَا سِوَاهُ مِنَ الْقُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَة أَوْ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه البخارى كتاب فضائل القرآن .

مُصْحَف أَنْ يُحْرَق .. (١)

وهكذا وصل إلينا المصحف الذي بين أيدينا الآن والذي نلاحظ دائمًا وجود عبارة: (روجع على الرَّسْم العثماني) في آخره .. إذ استمر النسخ من الأصل الذي جمعه «عُثْمَان بن عفَّان » (هُ يُهُ وَ تبديل في شكل الحروف حتى يومنا هذا والحمد لله ..



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن.

### أماكن وأوقات النزول

اهتم الصحابة (رضوان الله عليهم) بتحديد ما نزل من القرآن بمكة ، وما نزل منه بالمدينة المنوَّرة ، وما نزل أثناء السفر .. وكذلك تحديد أول ما نزل من القرآن .. وآخر ما نزل منه ..

ويقول « عبد الله بن مَسْعُود » ( الله عنه عَلَمُ فِيمَا عَلَمُ فَيمَا عَلَمُ فَيمَا عَلَمُ فَيمَا عَلَمُ اللهِ اللهِ عَبْلُغُهُ الإِبلُ أو الْمَطَايَا لاَّتَيْتُهُ . . (١)

ولقد كان اهتمامهم هذا من أجل الوصول إلى معرفة ظروف ومناسبات التَّنْزِيل وأسبابه ، وكذلك معرفة الناسخ والمنسوخ الذي هو من الأهمية بمكان لاستخلاص الأحكام .. ولقد وضع العلماء قواعد لتحديد ما يُطلق عليه كلمة (مَكِّيّ) ، أو كلمة (مَدَنِيّ) ، فمنهم مَن اعتبر كل ما نزل بمكة قبل الهجرة مكيًّا ، وكل ما نزل بعد الهجرة مدنيًّا سواء أأثول بالمدينة أم نزل بمكة .. ومنهم مَن اعتبر ما نزل بمكة وضواحيها كمنى وعَرَفَات والْحُدَيْبيَة (مكيًّا) سواء أأثول قبل الهجرة أم نزل بعدها ، وكل ما نزل بعدها ، الإعتبار .. والبعض وكل ما نزل بالمدينة (مدنيًّا) .. أي إن بعضهم أخذ الزمان في الاعتبار .. والبعض الآخر أخذ المكان في الاعتبار .. وهناك مَنْ أخذ المخاطبين في الاعتبار ، فقال : إن ما كان خطابًا لأهل مكة فهو (مدني) ..

وهناك بعض العلامات التي حددها العلماء لمعرفة السور المكية ، والسور المدنية .. منها على سبيل المثال :

- السور التي فيها ذِكْر الْأُمَم والقرون وقصص الأنبياء والتي فيها (يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ)،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن سعد في الطبقات الكبرى.

والتي فيها كلمة (كُلاً) ، أو سجدة تلاوة ، أو المفتتحة بالحروف المقطعة – ما عدا سورة البقرة ، وآل عمران ، والرعد – سور ( مكية ) ..

- السور التي فيها ذِكْر المنافقين ، والتي فيها الفرائض والحدود ، والتي فيها ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ) سور (مدنية) ..

وهناك بعض الاستثناءات من هذه العلامات حصرها العلماء ، فمثلاً « سورة العنكبوت » فيها ذِكْر المنافقين وهي سورة مكية ، وكذلك بعض السور المكية فيها آيات نزلت بالمدينة ومع ذلك أُلْحقَت بها ..

وهناك بعض الخلاف في بعض السور فمنهم مَنْ يقول نزلت بمكة ، ومنهم مَنْ يقول نزلت بمكة ، ومنهم مَنْ يقول نزلت بالمدينة ، وهي اثنتا عشرة سورة فقط .. واتفقوا على نزول عشرين سورة بالمدينة ، كما اتفقوا على أن ما عدا ذلك نزل بمكة ..

وقد اهتم الصحابة (رضوان الله عليهم) ، والعلماء من بعدهم بتحديد ما نزل أثناء السفر للغزو أو للعمرة والحج مثل « سورة الفتح » التي نزلت في طريق العودة إلى المدينة بعد صلح الْحُدَيْبِيَة .. وخاتمة « سورة النحل » التي نزلت في غزوة أُحُد حين استشهد « حمزة بن عبد المطلب » (هي ) .. وأول « سورة الأنفال » التي نزلت في غزوة بدر .. وآية التيمم - التي في « سورة النساء » - التي نزلت في الطريق إلى المدينة حين فقدت السيدة « عائشة » (رضي الله عنها) عقدها .. وآية الأمر برد الأمانات إلى أهلها التي نزلت في حوف الكعبة يوم فتح مكة ..

وهكذا ترى اهتمام الصحابة (رضوان الله عليهم) ، والعلماء من بعدهم وجهودهم في وضع الأُسُس والقواعد التي تُبْنَى عليها علوم القرآن ..

### أسباب النزول

قال العلماء: إن القرآن الكريم نزل على قسمين: قسم نزل ابتداء ، وقسم نزل عقب واقعة أو سؤال .. وتحديد هذه الأقسام يعتبر علمًا من علوم القرآن يفيد في الوقوف على المعنى حيث أن معرفة تفسير الآية يتوقف على معرفة قصتها وسبب نزولها .. كما يساعد على معرفة وجه الحكمة الباعثة على تشريع الحكم .. وكذلك في تخصيص الحكم بخصوص السبب أو في تعميمه ..

وهذا علم لا يحل الكلام فيه إلا بالرواية والسماع مِمَّنْ شاهدوا التَّنْزِيل وحضروه وهم الصحابة (رضوان الله عليهم) .. الذين كانوا يتحرون الدقة المتناهية في كلامهم في هذا الشأن حتى إن بعضهم كان يقول : أحسب هذه الآية نزلت في كذا .. ولا يجزم ولا يقطع ..

ولمعرفة أهمية هذا العلم نسوق بعض الأمثلة:

يقول « عُرْوَة بن الزُّبَيْر » (رضي الله عنهما) : سَأَلْتُ « عَائِشَةَ » (رضي الله عنها) فَقُلْتُ لَهَا : أَرَأَيْتِ قَوْلَ اللّهِ تَعَالَى : ( إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ الله عنها) فَقُلْتُ لَهَا : أَرَأَيْتِ قَوْل اللّهِ تَعَالَى : ( إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللهِ مَا اللهِ أَن يَطَوَف بِهِمَا أَن اللهِ مَا عَلَيْهِ أَن يَطُوف بِالصَّفَا وَالْمَرُوة .. قَالَت : بِئُس مَا قُلْتَ يَا ابْنَ أُخْتِي ، إِنَّ هَذِه لَوْ كَانَت ْ كَمَا أُوَّلْتَهَا عَلَيْهِ كَانَت ْ : لاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن لاَ يَطُوفَ بِهِمَا ، وَلَكِنَّهَا أُنْزِلَت فِي الأَنْصَارِ كَانُوا قَبْلَ أَن يُسْلِمُوا لاَ يَعْلُونَ فَي الأَنْصَارِ كَانُوا قَبْلَ أَن يُسْلِمُوا لاَ يَعْلُونَ فَي الأَنْصَارِ كَانُوا قَبْلَ أَن يُسْلِمُوا لاَ يَعْلُونَ فَي الأَنْصَارِ كَانُوا قَبْلَ أَن يُسْلِمُوا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٥٨.

يُهِلُّونَ (') لَمَنَاةَ (') الطَّاغِيَةِ الَّتِي كَانُوا يَعْبُدُونَهَا عَنْدَ الْمُشَلَّلِ ، فَكَانَ مَنْ أَهُلُ وَيَعَبُدُونَهَا عَنْدَ الْمُشَلَّلِ ، فَكَانَ مَنْ أَهُلُ اللَّهِ أَنْ يَطُوفَ بِالصَّفَا وَالْمَرْوَةِ ، فَلَمَّا أَسْلَمُوا سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا كُنَّا نَتَحَرَّجُ أَنْ نَطُوفَ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمَرْوَةِ ؟! فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى : (إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ وَالْمَرْوَةِ ؟! فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى : (إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ وَالْمَرْوَةِ ؟! فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى : (إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ أَنْ يَطُوفَ بِهِمَا أَ) .. قَالَت « عَائِشَةُ » (رضي الله عنها) : وقَدْ سَنَّ رَسُولُ اللهِ ( وَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

أَشْكِلَ على « مروان بن الحكم » معنى قول الله عز وجل : ( لَا تَحْسَبَنَ الْذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَّتُحُبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَا لَمْ يَفْعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَهُم بِمَفَازَةٍ مِّنَ الله يَفْعَلُ مُعَذَبًا ، لَنُعَذَبُنَ كُلُّ امْرِئ فَوح بِمَا أُوتِي وَالْعَدُ الله عَذَابُ أَلِيمُ ) ( على الله عنه الله الله بن عباس » يسأله .. فبيّن له « ابن عباس » (رضي الله عنهما) أن الآية نزلت في أهل الكتاب الذين سأهم النبي ( الله عنهما عنه ، واستحمدوا بذلك إليه .. وأخبروه بغيره وأروه أنّهم أخبروه بما سأهم عنه ، واستحمدوا بذلك إليه .. هذا .. وقد وضع العلماء قواعد للاستفادة من معرفة أسباب التّنزيل في حالة اختلاف الرواة في هذه الأسباب منها على سبيل المثال :

• إذا ذكر المفسرون لنُزُول الآية أسبابًا مُتعدِّدة .. يؤخذ بالنقل لا بالاستنباط ..

<sup>(</sup>٢) مناة : صنم كان في الجاهلية .

 $<sup>^{(2)}</sup>$  سورة آل عمران آية  $^{(2)}$ 

<sup>(</sup>۱) يُهلون : يحجُّون .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> رواه البخاري كتاب الحج.

- إذا ذكر أحدهم سببًا لنُزُول الآية ، وذكر الآخر سببًا مختلفًا أخذ بأصح السندين . .
  - إذا استوى السَّنكان في الصحة ، رُجِّح ما كان راويه حاضرًا للتَّنْزيل ..
- إذا ذكر أكثر من سبب لنُزُول الآية وكانت الوقائع المذكورة متقاربة في الزمان عُلِمَ أن الآية نزلت لهذه الأسباب مجتمعة .. مثل آية الملاعنة الواردة في «سورة النور» فقد ورد أنَّها نزلت عقب اتِّهام «هلال بن أُمَيَّة» لامرأته ، كما ورد أنَّها نزلت عقب اتِّهام «عويمر العجلاني» لامرأته .. وكانت الحادثتان متقاربتين في الزمان ..
- إذا كانت الوقائع المذكورة كسبب لنُزُول الآية متباعدة في الزمان والأسانيد مستوية في الصحة رجح كون الآية قد تكرر نزولها ..
- إذا ورد سبب لنُزُول الآية وذكر شخص بعينه مثل قولهم: إن نزول آية الظّهار في « سورة الجحادلة » كان في شأن « امرأة ثابت بن قيس » ، وإن آية الكَلاَلة نزلت في شأن « جابر بن عبد الله » .. فإن ذلك لا يعني أن حكم الآية يختص بأولئك الأشخاص دون غيرهم ، وإنما يعني أنّها تختص بحالة ذلك الشخص فتعم الآية مَنْ يَمُرُّ بمثلها ..
- إذا تضمنت الآية أمرًا أو نَهيًا ، أو مدحًا أو ذمًّا ونزلت في شخص بعينه فإنَّها تتناول ذلك الشخص ومن كان بمنزلته أو على شاكلته ، مثل : (مِّنَ ٱلمُؤَمِنِينَ رَجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبَهُ () التي

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية ٢٣.

- نزلت في « طَلْحَة بن عُبَيْد الله » ..
- إذا كانت الآية قد نزلت في شخص بعينه ولا عموم للفظها فإنّها تقصر على ذلك الشخص إذا قام الدليل على ذلك ، مثل : ( إِذْ يَقُولُ لِصَـٰحِبِهِ لَا تَحَزْنَ إِنَّ اللهَ مَعَنَا ) (التي نزلت في « أبي بكر الصِّدِّيق » (عَلَيْهُ) ، ومثل : ( أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِي كَفَرَ بِعَايَنتِنَا وَقَالَ لَأُوتَينَ مَالاً وَوَلَدًا ) (۱) التي نزلت في « العاص بن وائل » ..
- إذا قام الدليل على نزول آيات متعددة في صور شَتَّى في شأن واقعة بعينها أُخذ بذلك ..
- إذا لم يقم الدليل على قَصْر الآية على مَنْ نزلت فيه .. فإنّها تكون عامة على رغم نزولها في شأن ذلك الشخص كما حدث في كثير من الآيات التي نزلت لأسباب خاصة ، وحَكَمَ الصحابة (رضوان الله عليهم) بعمومها .. وهنا يُعْمَل بالمبدأ القائل: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ..

هذا .. وقد يتكرر نزول الآيات للتذكير والموعظة .. أو تعظيمًا لشأنِهَا كما حدث بالنسبة إلى « فاتحة الكتاب » التي ورد أنَّها نزلت مرة بمكة في أول البعثة ، ونزلت مرة ثانية بالمدينة المنورة .. كما قد يتكرر نزول الآية بسبب تكرار السؤال الذي نزلت للإجابة عنه ..

ومن القرآن ما نزل مُفَرَّقًا ، ومن أمثلة ذلك « سورة العلق » فقد نزل أولها إلى قوله : ( ما لم يعلم ) في غار حراء ثم نزلت بقيتها بعد ذلك ، و « سورة

الضحى » نزل أولها إلى قوله ( فترضى ) ثم اكتملت بعد ذلك ..

ومن القرآن ما نزل جمعًا مثل « سورة الفاتحة » ، و « سورة الإحلاص » ، و « سورة الإحلاص » ، و « سورة الأنعام » التي ورد أنَّها نزلت جملة واحدة بمكة ليلاً يشيعها سبعون ألف مَلَك ..

ولقد لاحظ العلماء أن من الأحكام التي نزل بِهَا القرآن ما تزامن مع نزول الآيات المقررة لها .. ومنها ما تأخّر حكمه عن نزوله ، ومنها ما تأخر نزوله عن حكمه .. ومن أمثلة ذلك :

- « سورة البلد » التي نزلت بمكة قبل الهجرة وفيها قول الله تعالى : ( وَأَنتَ حِلُّ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ ) وهذا الحل قد حدث في فتح مكة حيث أُحِلَّت له (عَلَيْ) ساعة من نَهَار ..
- وقوله تعالى : ( سَيُهَزَمُ ٱلجَمَعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ )<sup>(١)</sup> نزلت بمكة وتحقَّقت في غزوة بدر ..
  - والزكاة ورد ذكرها في بعض السور المكية ومع ذلك لم تُفرض إلا بالمدينة ..
- والوضوء كان معلومًا بمكة حين فرضت الصلاة ولم تنزل آية الوضوء كما يقول العلماء إلا بالمدينة ..
  - وكذلك صلاة الجمعة فُرضَت بمكة ونزلت آياتُهَا بالمدينة المنورة ..



<sup>(</sup>۱) سورة القمر آية ٥٤.

### كيفية إنزال القرآن

من المعلوم والمتفق عليه أن القرآن الكريم نزل في شهر رمضان .. أما كيف نزل من اللوح المحفوظ فقد اخْتُلِف في كيفية إنزاله على ثلاثة أقوال :

### القول الأول:

نزل إلى السماء الدنيا ليلة القَدْر جملة واحدة ، ثم نزل بعد ذلك مُفَرَّقًا في مدة بعثة النبي (عَلِيُّ) ..

### القول الثاني :

نزل إلى السماء مُفَرَّقًا على ليالي القَدْر .. في كل ليلة قدر ما يقدر الله إنزاله في كل السنة ، ثم نزل بعد ذلك مُفَرَّقًا في جميع السنة ..

### القول الثالث:

ابتدأ الإنزال في ليلة القَدْر ، ثم نزل بعد ذلك من اللوح المحفوظ مُفَرَّقًا في أوقات مختلفة ..

وقد رجَّح العلماء القول الأول ، وقالوا : إن السر في نزوله جملة واحدة إلى السماء الدنيا هو تفخيم أمره ، وأمر مَنْ نزل عليه .. وذلك بإعلان سكان السماوات السبع أن هذا آخر الكتب المنزلة ، يُنزَّلُ على خاتم الرسل لخير الأمم .. وكذلك قالوا : إن الحكمة في نزوله بعد ذلك مُفرَّقًا أن منه الناسخ والمنسوخ ، ومنه ما هو حواب لسائل ، أو إنكار لقَوْلٍ قيل ، أو فعلٍ فعل .. ولأنه يتحدَّد بحسب الوقائع ، ولتثبيت فؤاده (على ) ، ولكي يتكرَّر نزول

كما أن نزوله مُفَرَّقًا أدعى لقبوله لكثرة ما فيه من الأوامر ، والنواهي ، والفرائض .. ولذلك كانت تَنْزِل الآية ، والآيتان ، والثلاث ، بل وبعض الآية مثل : ( غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ ) (١) ، فقد رُوي أَنَّ « زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ » ( الله مثل أَنْهُ أُولِي ٱلضَّرَرِ ) (أ) ، فقد رُوي أَنَّ « زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ » ( الله مُؤْمِنِينَ ) ( وَٱلْجَهِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) ( وَٱلْجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ ( اللهِ اللهِ عَلَيْهِ ( لَا يَسْتَوِى ٱلْقَيْعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) ( وَٱلْجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ ) ، قَالَ « زَيْد » : فَجَاءَهُ « ابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ » وَهُو يُملُها عَلَيَ قَقَالَ : يَا رَسُولَ الله ، لَوْ أَسْتَطِيعُ الْجِهادَ لَجَاهَدْتُ .. وَكَانَ رَجُلاً أَعْمَى ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله ، لَوْ أَسْتَطِيعُ الْجِهادَ لَجَاهَدْتُ .. وَكَانَ رَجُلاً أَعْمَى ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّه عَلَى رَسُولِهِ ( اللهِ ) وَفَحِذُهُ عَلَى فَحِذِي ، فَتُقُلَتْ عَلَى عَلَى رَسُولِهِ ( اللهِ ) وَفَحِذُهُ عَلَى فَحِذِي ، فَتُقُلَتْ عَلَى حَقْتُ أَنْ لَا اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ : خَتَى خَفْتُ أَنْ لَا اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ : وَعَلَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : ( غَيْرُأُولِي ٱللّهُ عَزَّ لَا اللّهُ عَزَّ لَ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ : ( غَيْرُأُولِي ٱلضَّرَر ) .. ( عَيْرُأُولِي ٱلضَّرَر ) .. ( ) .. (\*)

هذا .. وقد قال العلماء: إن الوحى بمعنى الكلام المنزل قسمان:

- قسم .. قال الله عز وجل في شأنه « لجبريل » (الطَّلِيُّلا) : اقرأ على النبي (الطَّلِيُّلا) : هذا الكتاب .. فنَزَل « جبريل » فقرأه كما هو من غير تغيير في كلمة أو حرف .. وذلك هو القرآن ..
- قسم .. قال الله عز وجل في شأنه « لجبريل » (العَلَيْكُلا) : قل للنبي (عَلَيْ) كذا وكذا ، ولْيَفْعَلْ كذا ، ويأمر أمَّتَه بكذا وكذا .. ففهم « جبريل »

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب الجهاد والسِّير .

ما قاله ربه ثم نزل فأبلغ النبي (على) ، ولم تكن العبارة تلك العبارة .. فعبَّر النبي (على) عنها بلغته العربية .. وذلك هو الحديث القُدسيّ والسُّنَة .. ولذلك لا تجوز رواية القرآن بالمعنى .. بل لابد من اللفظ المنزل .. أما الحديث والسُّنَة فيجوز روايتهما بالمعنى ..

أما ترجمة معاني القرآن إلى اللغات المحتلفة فهي مباحة – على أن يقوم بِهَا متخصصون في اللغة العربية وفي اللغة التي يترجمون إليها ، مخلصون في نقل المعاني بأمانة – فقد يدعو ذلك مَنْ يتكلّم بغير العربية لتعلمها ، أو البحث في الإسلام فيهْدَى بفضل الله إلى الحق .. مع وجوب التّنبيه إلى أن المكتوب هو معاني الآيات إجمالاً وليس ترجمة حَرْفية للكلمات .. كما يجب التّنبيه إلى أنه لا يجوز قراءة هذه التراجم في الصلاة ..



### الحروف السبعة

- عن ﴿ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ ﴾ (رضي الله عنهما) أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ عَبُّكِ فَالَ : ( أَقْرَأَنِي جِبْرِيلُ عَلَى حَرْف ، فَرَاجَعْتُهُ ، فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيدُهُ وَيَزِيدُنِي حَتَّى انْتَهَى إِلَى سَبْعَة أَحْرُف ) (١) . .
- وعن « عُمَر بن الْخَطَّابِ » (عَلَيْهُ) قال : سَمعْتُ « هشَامَ بْنَ حَكيم بْن حزام » يَقْرَأُ سُورَةَ الْفُرْقَان في حَيَاة رَسُول اللَّه ( اللَّهِ عَلَيْ ) فَاسْتَمَعْتُ لقراءَته فَإِذَا هُوَ يَقْرَأُ عَلَى حُرُوف كَثيرَة لَمْ يُقْرِئْنيهَا رَسُولُ اللَّه (ﷺ) ، فَكَدْتُ أُسَاوِرُهُ (٢) في الصَّلاَة ، فَتَصَبَّرْتُ حَتَّى سَلَّمَ فَلَبَّبْتُهُ بردَائه (٣) ، فَقُلْتُ : مَنْ أَقْرَأَكَ هَذه السُّورَةَ الَّتِي سَمِعْتُكَ تَقْرَأُ ؟! .. قَالَ : أَقْرَأُنيهَا رَسُولُ اللَّه قَرَأْتَ .. فَانْطَلَقْتُ بِهِ أَقُودُهُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَ هَذَا يَقْرَأُ بِسُورَة الْفُرْقَانِ عَلَى حُرُوفِ لَمْ تُقْرِئْنِيهَا .. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ( الله عَلَيْهِ الْقَرَاءَةُ اللَّهُ .. اقْرَأْ يَا هَشَامُ ) .. فَقَرَأً عَلَيْهِ الْقَرَاءَةُ الَّتِي سَمَعْتُهُ يَقْرَأُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ( كَذَلكَ أُنْزِلَتْ ) .. ثُمَّ قَالَ : ( اقْرَأْ يَا عُمَرُ ) .. فَقَرَأْتُ الْقرَاءَةَ الَّتِي أَقْرَأَنِي ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه (ﷺ) : (كَذَلكَ أُنْزِلَتْ .. إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَة أَحْرُف فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴿ ''...

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن.

<sup>(</sup>T) أي جمعت عليه ثيابه لأمسكه.

<sup>(</sup>۲) أساوره : آخذ برأسه وأقاتله .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن .

• وعَنْ ﴿ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ ﴾ ( إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى حَرْ فَ اللَّهِ عَلَى النَّبِيُّ ( اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ

هذه الأحاديث وغيرها تقرِّر أن القرآن نزل على سبعة أحرف .. وتكلم العلماء في هذه الأحرف ، وتعددت آراؤهم حتى وصلت إلى ما يزيد على ثلاثين قولاً نسوق بعضها على سبيل المثال :

- إن المراد سبع قراءات.
- إن المراد سبعة أوجه من المعاني المتفقة بألفاظ مختلفة نحو: أَقْبِل ، تَعَال ، هَلُمَّ ، تعجَّل ، أَسْر ع .
- إن المراد سبعة علوم: علم الإنشاء والإيجاد .. علم التوحيد والتَّنْزِيه .. علم صفات العفو والعذاب .. علم صفات الغفو والعذاب .. علم الْنُبُوات . علم النُّبُوات .
- إن المراد أمهات الهجاء وهي سبعة أحرف : الألف ، الباء ، الجيم ، الدال ، الراء ، السين ، العين ، وهي التي تدور عليها جوامع كلام العرب .

<sup>(</sup>١) أي إن قرأتَهَا كذلك ، عن ظهر قلب ، سهوًا أو نسيانًا . (٢) رواه أبو داود كتاب الصلاة .

- إن المراد بِهَا: الْمُطْلَق والْمُقَيَّد ، والعام والخاص ، والنَّص والْمُؤَوَّل ، والنَّاسخ والْمُنْسُوخ ، والْمُحْمَل والْمُفَسَّر ، والاستثناء وأقسامه .
  - إن المراد الأوجه التي يقع بِهَا التغاير وهي سبعة :
- ١- ما تتغير حركته ولا يزول معناه وصورته مثل: ( وَلَا يُضَارَّ كَاتِبُ ) (1)
   بالفتح والضم لحرف الراء .
- ٢- ما يتغير بالفعل مثل: ( بَنعِد ) (٢) بلفظ الطلب وبلفظ الماضي ، أي
   بكسر العين و فتحها .
  - ما يتغير بالنقط مثل : ( نُنشِزُهَا ) $^{(7)}$  .. ( نَنْشُرُهَا ) .
- ٤- ما يتغير بإبدال حرف قريب المخرج مثل: ( وَطَلَحٍ مَّنضُودٍ ) (٤)..
   ( وطَلْع مَنْضُود ) .
- ٥- ما يتغير بالتقديم والتأخير مثل: ( وَجَآءَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ) (٥) ..
   ( وجَاءَتْ سَكْرَةُ الْحَقِّ بالْمَوْت ) .
- ٦- ما يتغير بزيادة أو نقصان مثل : ( وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَى ) ...
   ( والذَّكَر والأُنثَى ) .
- ٧- ما يتغير بإبدال كلمة بأخرى مثل: ( كَالْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ) ( )...
   ( كالصُّوف الْمَنْفُوش ) .

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۲۸۲ . (۲) سورة سبأ آية ۱۹ . (۳) سورة البقرة آية ۲۵۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الواقعة آية ٢٩. (<sup>٥)</sup> سورة ق آية ١٩. (<sup>٦)</sup> سورة الليل آية ٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سورة القارعة آية ٥.

• وقيل: إنه من المُشْكل الذي لا يُدْرَى معناه .. لأن الحرف يصدق لغة على حرف الهجاء ، وعلى الكلمة ، وعلى حرف المعنى ، وعلى الجهة .. هذه أمثلة لأقوال العلماء في شأن الأحرف السبعة ، وهي أقاويل يشبه بعضها بعضًا وكلها محتملة ، ويحتمل غيرها ، وهي اجتهادات خاصة .. وقد اختلف العلماء في شأن المصاحف العثمانية: هل هي مشتملة على الأحرف السبعة ؟ فذهب بعضهم إلى أنَّها غير مشتملة على هذه الحروف .. وذهب البعض الآخر إلى أنَّها مشتملة فقط على ما يحتمله رسمها من الأحرف السبعة .. وذهب جمهور العلماء إلى أنُّها مشتملة على جميع الأحرف السبعة متضمنة لها ، لم تترك حرفًا منها ، جامعة للعرضة الأخيرة التي عرضها « جبريل » (العَلَيْكُلا) على النبي (عَلِيُ ) - إذ لا يجوز على الأمة أن تُهْمل نقل شيء منها - وقد تم نقل المصاحف العثمانية من الصحف التي كُتبَت في عهد « أبي بكر الصِّلِّيق » (عَيْظُهُ) .. وقال فريق: إن القراءة على الأحرف السبعة لم تكن واجبة على الأمة ، وإنما كانت جائزة ، ومرخصًا لهم فيها .. فلما رأى الصحابة أن الأمة قد تختلف وتفترق إذا لم يُجْمَعُوا على حرف واحد ، أجمعوا على ذلك إجماعًا كاملاً -وهم معصومون من الضلالة - فتم نسخ المصاحف العثمانية وفقًا للعرضة الأخيرة للقرآن التي عرضها جبريل على النبي (ﷺ) في العام الذي مات فيه .. والقراءة التي تمت في هذه العرضة الأخيرة هي القراءة التي أقرأها النَّبيُّ (عَلِيُّ) « زَيْدَ بن ثَابت » (عَلَيْهُ) وهو من كُتَّاب الوحى ومن الْحُفَّاظ .. ولهذا كان تكليف « أبي بكر الصِّدِّيق » (﴿ إِنْ اللهُ عَلَى الْجَمْعَةُ الأُولَى الْجَمْعَةُ الأُولَى والتي كان يكتبها بعد مراجعة ما يقرؤه الْحَفَظَة على ما حفظه هو ، والإتيان بشاهِدَيْن مع كل قارئ يشهدون له قبل أن يكتب .. وكذلك كان تكليف «عثمان بن عفَّان » (هي له وإضافة ثلاثة آخرين من الْحُفَّاظ الذين قرأوا القرآن بلغة قريش حتى تتم بها الكتابة .. وهي القراءة التي يقرؤها الناس اليوم ..



### تقسيم القرآن

لقد اقتضت حكمة الله تبارك وتعالى أن يكون كتابه الكريم مقسمًا إلى سُور وآيات ، وليس كلامًا مسرودًا مُتَّصِلاً كعادة العرب .. كما سَمَّى كتابه اسمًا مخالفًا لما سمى العرب كلامهم على الجملة والتفصيل .. فسمى جُملته (قُرْآنًا) ، وسمى بعضه (سُورة) ، وسمى بعضها (آية) .. وكانوا يسمون كلامهم (ديوانًا) ، وبعضه (قصيدة) ، وبعضها (بيتًا) ..

وللقرآن أسماء عديدة وردت في سياق آياته .. منها على سبيل المثال : الفُرْقان ، الكتاب ، الذِّكْر ، النور المبين ، الصراط المستقيم ، أحسن الحديث .. إلخ ، وقد وصل بها بعض العلماء إلى خمسة وخمسين اسمًا ..

وقيل إن الحكمة في تقسيم القرآن إلى سُور تحقيق كون كل سورة معجزة ، وآية من آيات الله ، ونمطًا مستقلاً .. وكذلك ظهرت حكمة التدرج في تعليم الأطفال ، وكبار السن من السور القصار فما فوقها تيسيرًا من الله على عباده لحفظ كتابه .. كما أن القارئ إذا ختم سورة ، وأخذ في قراءة أخرى كان أنشط له ، وأبعث على التحصيل مما لو كان القرآن كلامًا متصلاً غير مقسم إلى سور .. وكذلك لو حفظ القارئ سورة منه أحس أنه أخذ من كتاب الله طائفة مستقلة بذاتها يمكن له أن يقرأها غيبًا ، ويصلي بها ، فيعظم ذلك في نفسه ، ويتشجع لحفظ غيرها ..

وقد قسم العلماء من السلف الصالح سور القرآن إلى:

- ( الطوال ) وهي سبع سور أولها سورة « البقرة » ، وآخرها سورة « التوبة » . ( الْمُتُون ) وهي التي يقارب عدد آياتــها المائة آية أو يزيد قليلاً .
- ( المثاني ) وهي التي تلي ( المئين ) لأنَّها ثنَّتها ، ووُضِعت في الترتيب بعدها فهي لها ثوان ، وعدد آياتها أقل من مائة آية .
- ( الْمُفَصَّل ) وهي التي تلي ( المثاني ) من قصار السور ، وسميت بالمفصل لكثرة الفواصل بين السور بالبسملة ، وأول المفصل سورة « ق » أو « الحجرات » أو « محمد » .

ويقال قِصَار السور ولا يقال صِغَار السور ، كما يقال سورة يسيرة ولا يقال سورة خفيفة ..

ولبعض السور أكثر من اسم ، ومثال ذلك :

سورة « الفاتحة » تسمى (السبع المثاني .. أم الكتاب .. أم القرآن .. سورة الحمد) .. وسورة « البقرة » وسورة « آل عمران » تسميان (الزهراوين) .. وسورة « الأنفال » تسمى سورة « بدر » ، وسورة « التوبة » تسمى (براءة .. الفاضحة .. العذاب .. المثيرة) .. وسورة « الإسراء » تسمى (سبحان) .. وسورة « النمل » تسمى (سليمان) .. وسورة « يس » تسمى (قلب القرآن) .. وسورة « غافر » تسمى (المؤمن) .. وسورة « محمد » تسمى (القتال) .. وسورة « المُلْك » تسمى (تبارك) .. وسورتا « الفلق » و « الناس » تسميان (المعوِّذين) ..

وعدد سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة (١١٤) .. وهو الرأي المعتمد .. والبعض جعلها مائة وثلاث عشرة سورة (١١٣) بضم سورة « التوبة » إلى

سورة « الأنفال » وجعلهما سورة واحدة بسبب عدم وجود البسملة في أول سورة « التوبة » .. وقد علّل « علي بن أبي طالب » (هله عدم نزول « حبريل » بِهَا بقوله : إن البسملة أمان ، وسورة « التوبة » نزلت بالسيف .. أي نزل فيها الأمر بالقتال ..

أما عدد الآيات فهو ستة آلاف وستمائة (٢٦٠٠) .. وزاد بعضهم على هذا العدد .. وقد اختلف المحصون للآيات في العدد الزائد على ستة آلاف فالبعض جعلها ستمائة وست عشرة آية (٢٦١٦) ، والبعض جعلها مائتين وأربعً ، ومائتين وتسع عشرة ، ومائتين وتسع عشرة ، ومائتين وأربعً ، والبعض جعلها مائتين وأربع عشرة ، ومائتين وتسع عشرة ، ومائتين وست وثلاثين .. وسبب الاختلاف في عدد الآي أن النبي (ش) كان إذا قرأ وقف على رأس كل آية ليعلم الأصحاب بداية كل آية ونهايتها .. فلما علموا ذلك ، وصل (ش) في بعض قراءته .. فربما قرأ الآيتين معًا فظن بعض السامعين أنها آية واحدة .. وأيًا كان السبب في الاختلاف فإن القرآن الذي بين أيدينا وأما عدد حروف القرآن فهو ثلاثمائة وثلاثة وعشرون ألفًا وستمائة وواحد وسبعون حرفًا (٣٢٣٦٧١) .. وعدد الكلمات سبعة وسبعون ألفًا وتسعمائة وأربع وثلاثون كلمة (٣٢٣٦٧١) ، مع وجود بعض الخلافات اليسيرة ..

وعلى كل حال فالملاحظ أن عدد الحروف لا خلاف فيه على الإطلاق، والخلاف فيه على الإطلاق، والخلاف فيه من حيث والخلاف فيه من حيث وصل الحروف أو فصلها ..

هذا .. والنصف الأول من القرآن ، بحسب عدد السور ينتهي بآخر سورة « الحديد » ، وسورة « الجحادلة » هي أول النصف الثاني .. والنصف الأول منه ، بحسب عدد الآيات ينتهي بكلمة (يأفكون) من سورة « الشعراء » ، وكلمة (فأُلقي السَّحَرَة) هي بداية النصف الثاني .. والنصف الأول منه ، بحسب عدد الحروف ، ينتهي بالنون من كلمة (نُكْرًا) في سورة « الكهف » ، والكاف من الكلمة نفسها هي بداية النصف الثاني ..

وقد قال بعض العلماء : إن الاشتغال بعد الحروف والكلمات مما لا طائل وراءه ولا فائدة فيه .. وقال آخرون : إن فيه من الفوائد معرفة الوقف ، وأن الإجماع انعقد على أن الصلاة لا تصح بنصف آية .. ذلك بالإضافة إلى ما ورد من أعداد في أحاديث كثيرة مثل : الْعَشْر الآيات الْحَوَاتِم مِنْ سُورَة « آل عمران » ، فقد رُويَ أن « ابْن عَبَّسٍ » (رضي الله عنهما) أَخْبَر أَنَّهُ بَاتَ عِنْدَ « مَيْمُونَةَ » زَوْج النَّبِيِّ ( إلى ) - وهي خَالتُهُ - قَالَ : فَاضْطَجَعْتُ في عَرْضِ حَنَّى انْتَصَفَ اللَّيلُ - أَوْ قَبْلَهُ بِقَلِيلٍ ، أَوْ بَعْدَهُ بِقَلِيلٍ - ثُمَّ اسْتَيْقَظَ رَسُولُ الله ( إلى ) وَهُمْ مَنْ وَجْهِه بِيَدَيْه ، ثُمَّ قَرَأً الْعَشْرَ الآيات الْحَواتِم مِنْ سُورَة آلِ عِمْرَانَ ، ثُمَّ قَامَ إِلَى شَنِّ ( أَنَّ مُعَلَّقَةٍ فَتَوَضَّاً مِنْهَا فَأَحْسَنَ وُضُوءَهُ ، ثُمَّ سُورَة آلِ عِمْرَانَ ، ثُمَّ قَامَ إِلَى شَنِّ ( أَنَّ مُعَلَّقَةٍ فَتَوَضَّاً مِنْهَا فَأَحْسَنَ وُضُوءَهُ ، ثُمَّ قَامَ يُصِلِّي .. ( )

<sup>(</sup>۱) الشن : القرَّبة . (۲) رواه البخاري كتاب تفسير القرآن .

### الوقف والابتداء

من واجبات القراءة الصحيحة للقرآن معرفة الأماكن التي يصح الوقف عندها للمساعدة في فهم المعاني ، واستنباط الأحكام ، والأدلة الشرعية .. كما أن القارئ لابد له من التنفس والاستراحة أثناء القراءة .. فلزم أن يكون هناك فواصل يتم الوقف عندها ، ويصح الابتداء بعدها .. وأفضلها على الإطلاق هي رءوس الآي .. ولكن الآيات منها الطويلة التي لا يمكن أن تُقرَّأ دون تنفس أثناء قراءتها ، ومنها القصيرة التي ترتبط من حيث المعنى بما قبلها ، أو بما بعدها .. كما أن قواعد الإعراب تتحكَّم في تمام الكلام فيصح عند تمامه الوقف ، أو تفرض اتصال بعضه ببعض فيحسن الوصل .. مع وجوب تحري المعنى الأتم ، والفهم للأحكام ، والبعد عن التكلف والتعسف ، وما قد يؤدي إلى تغيير المعنى المراد ..

لذلك كله عكف العلماء على وضع قواعد لهذا العلم الجليل ، وقاموا بتحديد أنواع للوقف ، وأنواع للابتداء يسترشد بِهَا القارئ ، فتأتي قراءته على الوجه الأمثل ، ولا يقع في المحظور .. وإليك بيان أنواع الوقف :

• الوقف التام: وهو الذي يكون حيث يحسن الوقوف عليه ، والابتداء بما بعده .. وغالبًا ما يكون ذلك عند رءوس الآي .. وقد يكون في وسط الآية ، أو بعد كلمة أو كلمات منها إذا كان الكلام قد تم مثل: ( لَّقَدُ أَضَلَنِي عَنِ الذِّكِر بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي \* وَكَارَ لَلْإِنسَن خَذُولاً )(1) .. فالوقف التام

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية ٢٩.

بعد كلمة (جاءين) ، والابتداء يكون بكلمة (وكان) .. كما قد يكون بعد بداية الآية التالية مثل: (وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ ﴿ وَبِاللَّيْلِ اللَّهِ التَّالِيةِ مثل : (وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ ﴿ وَبِاللَّيْلِ اللَّهُ على على كلمة (وزخرفًا) لأنّها معطوفة على على كلمة (وزخرفًا) لأنّها معطوفة على ما قبلها ..

وكذلك يكون الوقف التام آخر كل سورة ، وآخر كل قصة ، وما قبل كل قصة ، وما قبل (ياء النداء .. وكان الله .. وما كان .. وذلك .. ولولا ) .. ما لم يتقدمهن : قَسَم ، أو قول ، أو ما في معناه ..

• الوقف الكافي : ويكون على الكلام المنقطع في اللفظ المتعلق في المعنى .. فهنا لا بأس بالوقوف ثم الابتداء بما بعده .. وهذا النوع يُرَخَّص فيه لانقطاع النَّفَس ، ولا يلزم الوصل بالعود إلى الكلام السابق .. وعليه يمكن الابتداء بالكلمات التالية ما لم يتقدمهن قول أو قَسَم :

(لام كي) .. ( لِكَيْلَا تَأْسَوْاْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ ءَاتَلَكُمْ ۗ) ... (إلا ، التي هي بمعنى لكن) .. (إلا مَن ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسَنَا بَعْدَ سُوِّ فَإِنِّى غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ) ...

(إِنَّ) .. (مَآ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيٓ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف الآيتان ٣٤، ٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة النمل آية ١١ .

<sup>(</sup>١) سورة الصافات الآيتان ١٣٧، ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد آية ٢٣.

قَبْل أَن نَّبْرَأُهَا ۚ إِنَّ ذَ لِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ ) ..

(بل) .. (وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلِفَ ۚ بَل لَّعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمۡ فَقَلِيلًا مَّا يُؤۡمِنُونَ ) (٢٠)..

(ألا) .. ( أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ) .. (أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو آللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ

(سوف) .. (وَيَنقَوْمِ ٱعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَنمِلُ ۖ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُو كَذِبُ ۗ وَٱرْتَقِبُوۤاْ إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبُ ﴿ ) ..

(نِعْمَ) .. ( وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَنُبَوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ۚ نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَامِلِينَ ﴿)..

(بِئْسَ) .. (مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلتَّوْرَلةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارُا ۚ بِئْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ۚ ) (٦) ..

(كي لا) .. (مَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرَىٰ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ ٱلْأَغْنِيآءِ مِنكُمْ )(). . (وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتِيِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَّنَا ۖ أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمْ أَلَا سَتُكَتَبُ شَهَادَ أَلَا مَنْ أَلَا مَلَتِيكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَّنَا ۖ أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمْ أَلَا سَتُكتَبُ شَهَادَ أَنْ اللَّهُ وَيُسْعَلُونَ ﴿ )() ..

(الاستفهام) .. (أَلَمْ يَعْلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمۡ وَنَجُوَلَهُمۡ وَأَنَّ ٱللَّهَ عَلَّمُ اللهَ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد آية ۲۲ . (۲) سورة البقرة آية ۸۸ . (۳)

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية ٩٣ . (٥) سورة العنكبوت آية ٥٨ . (٦) سورة الجمعة آية ٥ .

- الوقف الحسن: وهو الذي يكون حيث يحسن الوقوف عليه من الكلام، ولكن لا يحسن الابتداء بما بعده .. مثل الوقف على : ( ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ )(١) .. فذلك وقف حسن ، ولكن لا يصح الابتداء بقول : ( رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ) .. لأنه صفة لما قبله .. فعليه حال انقطاع النَّفُس أن يعود لوصل الكلام ..
- الوقف القبيح: وهو الذي ليس بتام ، ولا بحسن ، ولا يُفْهَم منه المراد ، مثل: الوقف على المضاف دون المضاف إليه .. والمنعوت دون نعته .. والرافع دون مرفوعه وعكسه .. والناصب دون منصوبه وعكسه .. والمؤكد دون توكيده .. والمعطوف دون معطوفه .. والبدل دون مبدله .. والمستثنى منه دون الاستثناء .. والموصول دون صلته ، اسميًّا أو حرفيًّا .. والفعل دون مصدره .. والشرط دون جزائه .. والحرف دون متعلقه .. وإن ، وكان ، وظن ، وأخواتها دون اسمها ، أو اسمها دون خبرها ..
- الوقف اللازم: ويكون بين جملتين لو وصلتا لتغيَّر المعنى ، مثل: (إِنَّمَا ٱللَّهُ وَاحِدُ مَّا فِي ٱللَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ (٢) .. إلَهُ وَاحِدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ (٢) .. فهنا يلزم الوقف بعد كلمة (ولد) ثم تُسْتَأْنَف القراءة .. إذ لو وصلت لتُوهِم أن المنفي ولد موصوف بأن له ما في السماوات وما في الأرض مع أن المراد نفي الولد مطلقًا ..

( وَلَا تَحَزُّنكَ قَوْلُهُمْ أَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا فَي اللهِ عَلَى اللهِ الوقف بعد كلمة

(قولهم) ، ثم تُسْتَأْنَف القراءة .. إذ لو وُصِلت لتُوهُم أن وصف الله بالعزة من قولهم ، وهو ليس كذلك ، بل هو كلام مُسْتَأْنَف ..

- الوقف الجائز: وهو ما يجوز فيه الوصل ، والفصل لتحاذب الموجبين من الطرفين ، مثل: (هَا كُتَبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ مِن الطرفين ، مثل: (هَا كَتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ )(۱) .. وهنا يصح الوقف على كلمة (بالحق) ، كما يصح الوصل أيضًا .. وهنا ومثل: (إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بَصِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ )(۲).. وهنا يصح الوقف على كلمة (الأرض) ، كما يصح الوصل أيضًا ..
- الوقف المتعانق: وهو وجود موضعين في الآية .. إن تم الوقف على أحدهما فلا يصح الوقف على الآخر .. مع جواز الوصل في كليهما معًا مثل: (ذَالِكَ اللَّهِ يَتِبُ لاَ رَيْبُ فِيهِ هُدًى لِللَّمُتَقِينَ) (٢). وهنا إما أن يكون الوقف بعد كلمة (لا ريب) ، وإما أن يكون بعد كلمة (فيه) ، ولكن لا يصح الوقف في الموضعين معًا .. كما يصح وصل الكلام بلا وقف .. ومثل (قَالَ فَإِنَّهَا مُحُرَّمَةُ عَلَيْمِ أُرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الْأَرْضِ أَنَ .. وهنا إما أن يكون الوقف بعد كلمة (عليهم) ، وإما أن يكون الوقف بعد كلمة (سنة) ، ولكن لا يصح كلمة (عليهم) ، وإما أن يكون الوقف بعد كلمة (سنة) ، ولكن لا يصح الوقف في الموضعين معًا ، ويجوز الوصل ..

هذا فيما يتعلق بأنواع الوقف .. أما الابتداء فيلزم أن يكون بمستقل المعني ،

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات آية ۱۸.

<sup>(</sup>۱) سورة الجاثية آية ۲۹.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية ٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة البقرة آية ٢.

موف بالقصد ، بعيدًا عن التكلف والتعسف .. مع مراعاة الموصول لفظًا المفصول معنى .. وإليك بيان أنواع الابتداء :

- الابتداء التام: وهو الابتداء الذي يوضح المعنى المراد، ويكون حسنًا لكن الوقف عليه قد يكون قبيحًا ، مثل: (قَالُواْ يَنوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا هَمْ مَلْ الوقف عليه قد يكون قبيحًا ، مثل: (قَالُواْ يَنوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا هَمْ مَلُونَ وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ هَلَانَ الوقف على كلمة (هذا) لكان الوقف قبيحًا ، لأنه فصل بين المبتدأ وخبره ، ولأنه يوهم أن كلمة (هذا) إشارة إلى المرقد الذي بُعثُوا منه .. أما الابتداء بكلمة (هذا) فهو كاف وتام لأنه إشارة إلى ما وعد الرحمن ..
- الابتداء الحسن: وهو الابتداء الذي يرجح المعنى المطلوب والأصلح على معنى قد لا يصح، مثل: (وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِمَ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاَ أَن رَّءَا بُرْهَان رَبِهِمَ ( ) . . وهنا لو تم الوقف على كلمة (وهمَّ بِهَا) لأُوهِم حدوث الهم من « يوسف » الصِّدِّيق (السَّلِيُّلا) . . ولو تم الوقف على كلمة (برهان ربه) لم يحدث المعنى المطلوب . . أما لو تم الوقف على كلمة (به) والابتداء بكلمة (وهمَّ بِهَا) لكان الابتداء حسنًا لتقدم الجواب في الجملة ، ولتنزيه « يوسف » الصِّدِّيق (السَّلِيُّلا) عن الهم أصلاً إذ يصبح المعنى ( ولولا أن رأى برهان ربه لهم بِهَا ) أي إن رؤيته للبرهان عصمته من الهم . .
- الابتداء القبيح: وهو الابتداء بما يوهم معنى يخالف المعنى المراد مع أن الوقف

<sup>(</sup>۱) سورة يس آية ٥٢ . (٢) سورة يوسف آية ٢٤ .

قد يكون حسنًا مثل: ( يُحُزِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ ) (١) ... وهنا لو تم الوقف بعد كلمة (وَإِيَّاكُمْ) لكان الوقف حسنًا .. أما لو ابْتُدِئ بكلمة (وَإِيَّاكُمْ) لكان الوقف حسنًا .. أما لو ابْتُدِئ بكلمة (وَإِيَّاكُمْ) لكان الابتداء قبيحًا ، إذ يُفْهَم منه أنه تحذير من الإيمان ..

• الابتداء المتعسف : وهو الابتداء الذي يتعمده بعض القراء لغرابته وللفت نظر المستمعين طمعًا في إعجابهم ، مثل : (رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى الْفَوْمِ الْكَفْوِينِ ) (٢٠) .. وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرِ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلَىنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفومِ الْكَفورِينِ ) (٢٠) .. وهنا قد يتعمد القارئ الوقوف على كلمة (أُنتَ) ثم يبدأ بقول (مَوْلَىنَا فَانصُرْنَا) على معنى النداء .. ومثل : ( يَبُنِي لَا تُشْرِكُ بِاللّهِ إِن الشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ) (٣) .. وهنا قد يتعمد القارئ أن يقف على كلمة (لا تُشْرِكُ) ، ثم يبدأ بقول (بِاللّهِ إِن الشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ) على أنه قَسَم .. ومثل : ( فَكَيْفَ إِذَاۤ أَصَبَتْهُم مُصِيبَةُ إِن اللّهِ إِن اللّهِ إِن اللّهِ إِن اللّهِ إِن أَرَدْنَاۤ إِلّاۤ إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ) (٤) .. وهنا قد يتعمد القارئ أن يقف على كلمة ( اللهُ أَرَدُنَاۤ إِلّاۤ إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ) (٤) .. وهنا قد يتعمد القارئ أن يقف على كلمة ( اللهُ أَرَدُنَاۤ إِلّآ إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ) .. وَاللّهُ إِنْ أَرَدُنَآ اللهُ وَسَنَا وَتَوْفِيقًا ) ..

وهذا كله مما لا يجوز ولا يصح لأنه انحراف بالكلام عن موضعه مما يوهم معاني غير مُرَداة ..

وقد اجتهد العلماء في وضع قواعد عامة لمراعاتها عند القراءة ، وخاصة

 $<sup>^{(1)}</sup>$  me  $^{(7)}$  me  $^{(7)}$  me  $^{(7)}$  is  $^{(1)}$  1.

 $<sup>^{(</sup>r)}$  سورة لقمان آية  $^{(r)}$  .  $^{(r)}$ 

بالنسبة إلى بعض الكلمات التي قد يحسن الوقف عليها تارة ، وقد يحسن الابتداء بها تارة .. وإليك البيان :

• كل ما في القرآن من: (الذي – الذين) .. يجوز فيها الوصل بما قبلها (نعتًا) ، والقطع على أنه (خبر) ، مثل: (قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِمْ خَشِعُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ المُ عَلَى اللهِ على أنه (خبر) ، مثل: (قد أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ اللهِ صَلَاتِمِ مَخْشِعُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى المُعَلَى اللهُ عَلَى المَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المَاللهُ عَلَى المَا عَلَى المَالِمُ عَلَى المَالِ

( ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلۡكِتَبَ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلَا وَتِهِ ٓ أُوْلَتِهِكَ يُؤۡمِنُونَ بِهِ ۖ ) (٢)..

( ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلۡكِتَابَ يَعۡرِفُونَهُ ۚ كَمَا يَعۡرِفُونَ أَبۡنَآءَهُمۡ ) ( "")..

(ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوٰ اللهَ يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَيْنُ مِنَ ٱلْمَسِ (اللهَ عَلَيْ اللهُ الل

( ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلۡكِتَابَ يَعۡرِفُونَهُ وَكَمَا يَعۡرِفُونَ أَبۡنَآءَهُمُ )(٥)..

( ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأُمُوا هِِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ ) ..

(ٱلَّذِينَ يُحۡشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمۡ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أُوْلَئِلِكَ شَرُّ مُّكَانًا وَأَضَلُّ سَبِيلًا) (١)..

( ٱلَّذِينَ تَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ لِيُسَبِّحُونَ كِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ) (٨) ..

<sup>(</sup>۱) سورة المؤمنون الآيتان ۱، ۲، (۲) سورة البقرة آية ۱۲۱. (۳) سورة البقرة آية ۱٤٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة البقرة آية ٢٧٥ . (<sup>٥)</sup> سورة الأنعام آية ٢٠ . (<sup>٦)</sup> سورة التوبة آية ٢٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>()</sup> سورة الفرقان آية ٣٤ . (<sup>()</sup> سورة غافر آية ٧ .

- كل ما في القرآن من القول مثل: (قال قالوا قيل يقول يقولون .. إلخ) .. لا يجوز الوقف عليه لأن ما بعده حكايته ، بل يجب الوصل ..
- ما في القرآن من (استثناء): إما أن يكون متصلاً فلا يصح الوقف ، مثل قول الله تعالى: (فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلاً مِّنْهُمْ) (١) .. وإما أن يكون منقطعًا فيصح الوقف ، مثل قول الله تعالى: (إِنِي لَا يَخَافُ لَدَىَّ ٱلْمُرْسَلُونَ يكون منقطعًا فيصح الوقف ، مثل قول الله تعالى: (إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى الْمُرْسَلُونَ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسَنًا بَعْدَ سُوّءِ فَإِنِي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ )(٢) .. أما إذا احتمل الوجهين فيصح فيه الوصل والوقف ، كما جاء في قول الله تعالى: (وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ٓ إِنّنِي بَرَآءٌ مِّمًا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلّذِي فَطَرَنِي فَإِنّهُ مَن مَهَ لِينٍ ﴾ (١) ، الما لأنّهم إذا كانوا يعبدون الأصنام ولا يعترفون بوجود الله فالاستثناء منفصل ، أما إذا كانوا يعبدون الأصنام مع الله فالاستثناء متصل ..
- ما في القرآن من كلمة (كُلاً): إما أن تأتي هذه الكلمة بمعنى الردع والزجر والرفض لكلام سابق ، وإما أن تأتي بمعنى (حقًا وقطعًا) .. وقد تأتي محتملة للوجهين معًا ، وقد وردت في ثلاثة وثلاثين موضعًا كلها في النصف الثاني من القرآن .. منها تسعة مواضع للردع .. خمسة منها يصح البدء بِهَا ، ويُوقَف عليها فيها لإظهار المعنى المراد وهي :

(كَلَّ سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ﴿ مَنَ الْعَذَابِ مَدًّا ﴿ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۲) سورة النمل الآيتان ۱۰، ۱۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة مريم آية ٧٩ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف الآيتان ٢٦ ، ٢٧ .

( كَلَّا ۚ سَيَكَفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ )(١) ..

(قُلْ أَرُونِيَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُم بِهِ شُرَكَآءَ كَلَّا بَلْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ)(٢)..

( كَلَّا اللَّهُ وَكَانَ لِأَيَاتِنَا عَنِيدًا ﴿ ) (٣) ..

( كَلَّا لَا وَزَرَ ﴿ اللهِ اللهِ عَالَا اللهِ عَالَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

• وموضعان يصح الوقوف عليها ولا يصح البدء بها ، وهما :

( قَالَ كَلَّا ۗ فَٱذْهَبَا بِعَايَئِنَآ ۖ إِنَّا مَعَكُم مُّسۡتَمِعُونَ ﴿ ) (٥) ..

( قَالَ كَلَّا اللَّهِ مَعِيَ رَبِي سَيَهْدِينِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

• وموضعان لا يحسن البدء بِهَا ولا الوقوف عليها .. بل يجب وصلها . ما قبلها وما بعدها ، وهما :

( ثُمَّ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴿ ) ...

( ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ ثَالَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

• باقي المواضع وهي أربعة وعشرون موضعًا .. منها ما هو بمعنى (حقًا - قطعًا ) فلا يحسن الوقوف عليها ، مثل :

( كَلَّا وَٱلْقَمَرِ ﴿ ) ..

( كَلَّا بَلْ تَحُبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿ ) ..

<sup>(</sup>۱) سورة مريم آية ۸۲ . (۲) سورة سبأ آية ۲۷ . (۳) سورة المدثر آية ۱٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة القيامة آية ١١. (٥) سورة الشعراء آية ١٥. (٦) سورة الشعراء آية ٦٢.

<sup>(</sup>۷) سورة النبأ آية  $\circ$  . (۹) سورة التكاثر آية  $\cdot$  . (9) سورة المدثر آية  $\cdot$  . (9)

<sup>(</sup>۱۰) سورة القيامة آية ۲۰.

- .. ( كَلَّآ إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ ﴿ ) ...
- ( كَلَّآ إِنَّ كِتَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّينَ ﴿ ) (٢) ..
  - ( كَلَّا إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضِ دَكًّا دَكًّا شَيْ (٣) ..
- ومنها ما يحتمل الوجهين: أي (الردع) ، ومعنى (حقًّا) ، فيصح فيه الوصل كما يصح فيه الوقف ، مثل:
  - (كَلَّآ َ إِنَّهَا لَظَىٰ ﴿ ) ..
  - ( كَلّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّ
    - ( كَلَّ كَلُكُ لَيُنْبَذَنَّ فِي ٱلْخُطَمَةِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- ما في القرآن من كلمة (بلي) : منه ما لا يجوز الوقف عليه لتعلق ما بعده بما قبله .. وذلك في سبعة مواضع متفق عليها وهي :

(وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّمَ ۚ قَالَ أَلَيْسَ هَلَذَا بِٱلْحَقِّ ۚ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَا ۚ قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمۡ تَكُفُرُونَ ﴿ )(٢)..

( وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوتُ ۚ بَلَىٰ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقَّا وَلَيْكُ مَن يَمُوتُ ۚ بَلَىٰ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقَّا وَلَيْكَنَ أَكْبَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾..

( وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ ۖ قُلۡ بَلَىٰ وَرَبِّى لَتَأْتِيَنَّكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا

<sup>(</sup>۱) سورة عبس آية ۱۱. (۲) سورة المطففين آية ۱۸. (۳) سورة الفجر آية ۲۱.

<sup>(</sup>٤) سورة المعارج آية  $\circ$  .  $\circ$  سورة الفجر آية  $\circ$  .  $\circ$  سورة الهمزة آية  $\circ$  .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة الأنعام آية  $^{(\wedge)}$  .  $^{(\wedge)}$  سورة النحل آية  $^{(\vee)}$ 

أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَبِ مُّبِينِ ١٠٠٠.

( بَلَيٰ قَدۡ جَآءَتُكَ ءَايَئِي فَكَذَّبۡتَ بِهَا وَٱسۡتَكۡبَرۡتَ وَكُنتَ مِنَ ٱلۡكَنفِرِينَ ﴿ ) .. ( بَلَيٰ قَدۡ جَآءَتُكَ ءَايَئِي فَكَذَّبۡتَ بِهَا وَٱسۡتَكۡبَرۡتَ وَكُنتَ مِنَ الۡكَنفِرِينَ ﴿ (وَيَوْمَ يُعۡرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ أَلَيْسَ هَنذَا بِٱلۡحَقِّ ۖ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَا ۚ قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

( زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَن لَّن يُبۡعَثُوا ۚ قُلۡ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتُبۡعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلۡتُمۡ ۚ وَذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ ) ...

( بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰٓ أَن نَّسَوِّىَ بَنَانَهُ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

• ومنه .. ما فيه خلاف والأرجح منع الوقف ، وذلك في خمسة مواضع هي : ( قَالَ أُولَمْ تُؤْمِن ۖ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِّيَطْمَبِنَّ قَلْبِي ) (٦)..

(أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُرْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَنذَا قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنْ حَقَّتَ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ ) (٧)..

( أَمْ يَحۡسَبُونَ أَنَّا لَا نَسۡمَعُ سِرَّهُمۡ وَخَوۡلِهُم ۚ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيۡمَ مَ يَكۡتُبُونَ ﴿ ) (١)..

( يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ ۖ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِئَنَكُرْ فَتَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَرَبَّصَتُمْ وَٱرْتَبْتُمْ وَغَرَّتُكُمُ ٱلْأَمَانُيُ حَتَّىٰ جَآءَ أَمْرُ ٱللَّهِ وَغَرَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ )(٩)..

(قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلِّنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَلِ كَبِيرٍ) (١٠)..

<sup>(</sup>۱) سورة سبأ آية ٣. <sup>(۲)</sup> سورة الزمر آية ٥٩ .

<sup>(</sup>٥) سورة القيامة آية ٤. (٤) سورة التغابن آية ٧.

<sup>(</sup>٨) سورة الزخرف آية ٨٠.  $^{(\vee)}$  سورة الزمر آية ۷۱ .

<sup>(</sup>۱۰) سورة الملك آية ٩.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة الأحقاف آية  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة آية ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٩) سورة الحديد آية ١٤.

• ومنه .. ما يجوز الوقف عليه ، وذلك في المواضع العشرة الباقية ، وهي : ( بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيِّعَةً وَأَحَرَطَتْ بِهِ حَطِيّعَتُهُ مَ فَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ) (١) ..

( بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِللَّهِ وَهُوَ مُحُسِنُ فَلَهُ آ أَجْرُهُ وعِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ )(٢)..

( بَلَىٰ مَنْ أُوْفَىٰ بِعَهدهِ - وَٱتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ) (٣)..

( بَلَىٰ ۚ إِن تَصۡبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوۡرِهِمۡ هَنذَا يُمۡدِدُكُمۡ رَبُّكُم بِخَمۡسَةِ ءَالَنفِ مِّنَ ٱلۡمَلَتِهِكَةِ مُسَوِّمِينَ ) (٤) . .

( وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ فَالُواْ بَلَىٰ شَهِدُنَآ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَعَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَعْذَا غَنفِلِينَ )(٥٠. ( ٱلَّذِينَ تَتَوَقَّلَهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ ظَالِمِي آَنفُسِمِمْ فَأَلْقَوُاْ ٱلسَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوّءٍ فَالَّذِينَ تَتَوَقَّلَهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِمِمْ فَأَلْقَوُاْ ٱلسَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوّءٍ بَلَيْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ )(١٠).

( أُولَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَىٰۤ أَن تَخَلُقَ مِثْلَهُم ۚ بَلَىٰ وَهُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَليمُ ) (٧)..

( قَالُوۤ ا أُوَلَمۡ تَكُ تَأۡتِيكُمۡ رُسُلُكُم بِٱلۡبَيِّنَتِ قَالُواْ بَلَىٰ ۚ قَالُواْ فَٱدۡعُواْ ۗ وَمَا دُعَتَوُا ۗ ٱلۡكَىٰ فَالُواْ فَٱدۡعُواْ ۗ وَمَا دُعَتَوُا ۗ ٱلۡكَىٰ فِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ) (^)..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۸۱ . (7) سورة البقرة آية ۱۱۲ . (7) سورة آل عمران آية (7)

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية ١٢٥. (٥) سورة الأعراف آية ١٧٢. (٦) سورة النحل آية ٢٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سُورة يس آية ۸۱ . مُورة غافر آية ٥٠ .

( أُوَلَمْ يَرُوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِحَنَّقِهِنَّ بِقَعدِ عَلَىٰ أَلْ أَوْلَمْ يَعْىَ بِحَنَّقِهِنَّ بِقَعدِ عَلَىٰ أَلَّ أَن تُحْتِى ٱلْمَوْتَىٰ بَلَى إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ) (١)..

( بَلَى إِنَّ رَبَّهُ مَ كَانَ بِهِ عَبَصِيرًا ﴿ ﴾ ...

 ما في القرآن من كلمة (نَعَمْ) : منه ما يصح الوقف عليه وهو في ثلاثة مواضع :

(وَنَادَىٰٓ أَصِّحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصِّحَابَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلَ وَجَدتُم مَّا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلَ وَجَدتُم مَّا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلَ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقَّا فَهَلَ وَعَدَنَا رَبُّكُمْ حَقَّا فَهَلَ وَعَدَنَا رَبُّكُمْ حَقَّا فَهَلَ وَعَدَنَا رَبُّكُمْ حَقَّا فَهَلَ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقَّا فَهَلَ وَجَدتُ مَ مَوْذِنُ بَيْنَهُمْ أَنِ لَا يَعَمَلُ فَهَلَ وَجَدتُهُم أَنِ لَا يَعَمَلُ وَالطَّلِمِينَ (٣)..

( قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ( قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ

( قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذًا لَّمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ ) .. ( قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذًا لَّمِنَ

• ومنه موضع واحد لا يصح الوقف عليها فيه لتعلق ما بعدها بما قبلها وهو: (قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَاخِرُونَ ﴿ )(٢)..



<sup>(</sup>۱) سورة الأحقاف آية ٣٣ . ٣٠ سورة الإنشقاق آية ١٥ . هورة الأعراف آية ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف آية ١١٤. في سورة الشعراء آية ٤٢. في سورة الصافات آية ١٨.

# المُحْكَم والمُتَشَابِه

يقول الله تبارك وتعالى: (هُوَ ٱلَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتُ مُّحَكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَسَبِهَاتُ )(١)..

وقد خلص العلماء من هذه الآية إلى انقسام القرآن إلى مُحْكَم ، ومتشابه ، واختلفوا في تعيين المحكم والمتشابه على أقوال منها :

- المحكم: ما غُرِف المراد منه إما بالظهور، وإما بالتأويل.. والمتشابه: ما استأثر الله بعلمه، كوقت قيام الساعة، وخروج يأجوج ومأجوج، والحروف المقطعة في أوائل السور.
  - المحكم: ما وضح معناه .. والمتشابه: خلاف ذلك .
- المحكم: ما لا يحتمل من التأويل بحسب وضع اللغة إلا وجهًا واحدًا .. والمتشابه: ما احتمل وجوهًا عديدة ، واحتاج إلى نظر لحمله على الوجه المطابق .
- المحكم: ما استقل بنفسه .. والمتشابه: ما لا يستقل بنفسه إلا بردِّه إلى غيره .
- المحكم: الفرائض، والوعد، والوعيد.. والمتشابه: القصص، والأمثال.
- المحكم: الناسخ، والحلال والحرام، والحدود، والفرائض، وما يُؤْمَن به ويُعْمَل به .. والمتشابه: المنسوخ، والأمثال، والأقسام (ما أقسم الله به)، وما يُؤْمَن به ولا يُطْلَب العمل به.

وقد اختلف العلماء في شأن المتشابه: أهو مما يمكن الاطلاع على علمه،

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية V.

فمن العلماء من يقول: إن (الرَّاسِخُون فِي العِلْم) معطوف بالواو على (الله) .. وعليه فالراسخون في العلم يعلمون تأويل المتشابه .. ومنهم من يقول: إن (والرَّاسِخُون فِي العِلْم) مبتدأ خبره (يَقُولُون) ، والواو للاستئناف .. وعليه فالراسخون مع إيمانهم بالمتشابه لا يعلمون تأويله ، ويفوضون العلم به إلى الله عز وجل ..

وقد قال بالرأي الثاني أكثر الصحابة والتابعين ، وأهل السنة ، ولذلك نجد في بعض المصاحف علامة الوقف اللازم بعد كلمة (إلا الله) كي يقف عندها القارئ ثم يستأنف القراءة بقوله : (والراسخون) ، ويستدلون على رأيهم هذا بأن الآية دلت على ذم متبعي المتشابه ، ووصفهم بالزيغ ، وابتغاء الفتنة ، وعلى مدح الذين فوضوا العلم إلى الله وهم الراسخون في العلم ..

وقد قال العلماء: إن المتشابه على قسمين:

• أحدهما ما إذا رُدَّ إلى المحكم واعتبر به عُرف المراد منه .. إذ المحكمات

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية ۷ . (۲) رواه البخاري كتاب تفسير القرآن . (۳) تفسير الطبري .

هي أم الكتاب لأنّها تُرَدّ إليها المتشابِهَات ، وهي التي تعتمد في فهم مراد الله عز وجل من خلقه في كل ما تَعَبَّدَهُم به من : معرفته ، وتصديق رسله ، وامتثال أوامره ، واجتناب نواهيه .. وبهذا الاعتبار كانت أمهات ..

• والقسم الآخر من المتشابه هو ما لا سبيل إلى الوقوف على حقيقته ، ويجب تفويض العلم بمعناه المراد منه إلى الله تبارك وتعالى .. ومن أمثلة القسم الثاني :

### - آیات الصفات:

نحو: ( ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ) ... وقد سئل الإمام ﴿ مالك ﴾ (رحمه الله) عن هذه الآية فقال: الكيف غير معقول ، والاستواء غير مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة .. وقال بعض العلماء: هو سبحانه وتعالى كما وصف نفسه ، ولا يقال كيف ؟ .. وكيف عنه مرفوع ..

ونحو: (تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ) (٢) .. وقد قال فيها العلماء: إن الكلام خرج على سبيل المشاكلة ، وقد يقصد بالنفس: الذات أو الغيب ..

ونحو: (وَيَبَقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ) (٣).. (وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيَ) (٤).. (وَلِتُصْنَعُ عَلَىٰ عَيْنِيَ) (٥).. (وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ مِنَوْمَ ٱلْقِيَهُ وَٱلسَّمَواتُ مَطُوِيَّتُ بِيَمِينِهِ مَ) (٥).. وقد قال العلماء في أمثال هذه الآيات التي يُذْكَر فيها النفس ، والوجه ، والعين ، واليد : إنه يجب الإيمان بِهَا ، وتفويض علم معناها المراد منها إلى الله تعالى ،

<sup>(</sup>۱) سورة طه آية ٥ . (<sup>۲)</sup> سورة المائدة آية ١١٦ . (<sup>٣)</sup> سورة الرحمن آية ٢٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة طه آية ٣٩ . (<sup>٥)</sup> سورة الزمر آية ٦٧ .

وترك تأويلها ، مع تَنْزِيهه جل وعلا عن حقيقتها لاستحالة مُشَابَهَته تعالى للحوادث فقد قال : ( لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَي يُ اللّهِ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ) (١). وهذه الآية تحتم ترك الخوض في تعيين التأويل لآيات الصفات ، بعد إقامة الدليل القاطع على أن حمل اللفظ على ظاهره محال ..

وهناك من المتشابه ما يتعلق بالأعراض النفسية أو المعاني التي تفيد ما يستحيل على الله مثل:

- القرب .. ( وَخَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ) (٢) ..
- الفوقية .. ( تَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوقِهِم وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ) (")..
  - الجيء .. ( وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ) ...
  - الحب .. ( فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ( ) .. (
    - الرضا .. ( رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ) (٢)..
- الغضب .. ( وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ وَغَذَابًا عَظِيمًا) (٧) ..
- الحياء .. ( إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيِ ٓ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ۚ ) .. .

وفي أمثال هذه الألفاظ قال العلماء: إن ما يتعلق بالقرب يُؤَوَّل بالعلم، وما يتعلق بالفوقية يُؤَوِّل بالعلو من غير جهة ، وما يتعلق بالمجيء يُؤَوِّل بمجيء الأمر ، أو البأس .. إذ إن الحركة والانتقال مما يستحيل في حق الله عز وجل ..

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى آية ۱۱ . (۲) سورة ق آية ۱٦ . (۳) سورة النحل آية ٥٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الفجر آية ٢٢. (<sup>٥)</sup> سورة المائدة آية ٥٤. (<sup>٦)</sup> سورة المحادلة آية ٢٢.

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة النساء آية ٩٣ .  $^{(\wedge)}$  سورة البقرة آية ٢٦ .

وأما ما يتعلق بالأعراض النفسية مثل: الرضا، والغضب، والحب، فإنّها تُفَسّر بلازمها. إذ إن لها أوائل، ولها غايات .. فالغضب مثلاً أوله غليان دم القلب، وغايته إرادة إيصال الضرر إلى المغضوب عليه، فلفظ الغضب في حق الله تعالى لا يُحمل على أوله الذي هو غليان دم القلب، بل يُحمل على غايته، وغرضه الذي هو إرادة العقاب .. وكذلك الحياء فإن أوله انكسار يحصل في النّفس، وغايته ترك الفعل، فلفظ الحياء في حق الله تعالى يُحمل على ترك الفعل، لا على انكسار النّفس .. وهكذا فكل صفة تستحيل حقيقتها على الله تفسر بلازمها .. إذ يجب تُنْزِيهه عز وجل عن كل ما لا يليق بجلاله وكماله، وعظيم شأنه وعلو سلطانه ..

وقد قال العلماء: إن القرآن مشتمل على دعوة الخواص، والعوام، فمَن سمع من العوام في أول الأمر أن خالق الوجود المستحق للعبادة، ليس بجسم مُصوَوَّر، ولا بجوهر محدود مُقَدَّر، وأنه مُنزَّه الذَّات عن الاختصاص بالجهات وطبائع البشر تنفر في غالب الأمر عن تقبل الحقائق - ظنَّ أن هذا نَفْيٌ، وعَدَمٌ، فكان الأصلح أن يُخاطب العوام بألفاظ دالة على بعض ما يناسب ما توهموه، وتخيلوه - مثل ما يتعلق بالألفاظ المشتركة: كالنفس، والوجه، والعين، واليد .. وكذلك ما يتعلق بالأعراض النفسية: كالحب، والغضب، والرضا .. وما يتعلق بالقرب، والعندية، والفوقية، والجيء .. إلخ - ويكون والرضا بما يدل على الحق الصريح .. فالقسم الأول - وهو الذي يُخطبون به في أول الأمر - يكون من المتشابهات، والقسم الثاني - وهو الذي يُكشَف

لهم في آخر الأمر - يكون من المحكمات ..

# الحروف الْمُقَطَّعة أوائل السور وهي أربعة عشر حرفًا:

(الألف .. اللام .. الميم .. الصاد .. الراء .. الكاف .. الهاء .. الياء .. العين .. الطاء .. اللام .. الحاء .. القاف .. النون) افتتحت بها تسع وعشرون سورة من القرآن .. بعضها بحرف واحد ، وبعضها بحرفين ، وبعضها بثلاثة ، وبعضها بأربعة ، وبعضها بخمسة .. ولا تزيد على ذلك ..

وقد قال بعض الناس في هذه الحروف أقوالاً مختلفة مثل قولهم: إن كل حرف من هذه الحروف هو اختصار لاسم من أسماء الله تعالى .. وقولهم إنّها الاسم الأعظم لله لكن لا يُعرف تأليفه منها .. وقولهم: إنّها أسماء للقرآن ، أو أسماء للسور التي افتتحت بها ، أو هي أقسام أقسم الله عز وجل بها .. إلخ ..

وقال بعضهم: إنه لولا أن العرب كانوا يعرفون أن لهذه الحروف مدلولات متداولة بينهم لكانوا أول مَنْ أنكر ذلك .. خاصة وهم يحاولون تلمس العثرات للنبي (عليه) ..

وقال آخرون: إنَّها حروف للتنبيه ، ولفت نظر السامع كقولهم: أَلا ، وقولهم: أَمَا .. في أول كلامهم .. ولما كان القرآن لا يشبه كلام البشر ، ناسب أن يُؤتى فيه بألفاظ لم تُعْهَد في كلامهم لتكون أبلغ في قرع أسماعهم ..

والقول الأرجح في هذا الشأن هو قول السلف رضوان الله عليهم إذ قال بعضهم: هي من الأسرار التي لا يعلمها إلا الله تعالى .. وقال البعض الآخر: لكل كتاب سر، وسره في القرآن فواتح السور.. وقال آخرون: هو سر

الله فلا تطلبوه ..

وقد قال العلماء: إن من فوائد وجود الْمُتَشَابِه في القرآن أنه يحتاج إلى بذل المجهود ، والنظر ، والبحث ، والتدقيق بردِّه إلى الْمُحْكَم ، والاعتبار به لمعرفة المراد منه مما يوجب مزيدًا من الثواب ، ومنها ظهور التفاضل ، وتفاوت درجات الخلق في معرفة القرآن .. إذ لو كان كله مُحْكَمًا لاستوت منازل الخلق فيه ، و لم يظهر فضل العالم على غيره .. وأما المتشابه الذي لا يمكن علم المراد منه ، فمن فوائده : ابتلاء العباد بالوقوف عنده ، والتوقف فيه ، والتفويض والتسليم ، والتعبد بتلاوته ، وكذلك إقامة الْحُجَّة على المنكرين ، لأنه لما نزل بلسانهم ولُغتهم ، وعجزوا عن الوقوف على معناه مع بلاغتهم ، وسرعة بداهتهم .. دَلَّ على أنه ليس من قول البشر ، وأنه تَنْزيل من حَكيم حَميد ..



# التقديم والتأخير

من بلاغة القرآن وإعجازه اللغوي أسلوب التقديم والتأخير في بعض آياته .. الأمر الذي يحتاج إلى ملاحظة وتدبُّر للوصول إلى الفهم الصحيح ، والمعنى المراد .. وقد جاء التقديم والتأخير لأسباب عديدة .. وإليك أمثلة لبيان ذلك :

## ١ – التقديم للحث على إعمال الفكر:

الآية: (فَلَا تُعْجِبُكَ أُمُو ٰلُهُمْ وَلَآ أُولَادُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبُهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَاوةِ الآية: (فَلَا تُعْجِبُكَ أُمُو ٰلُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴿ )(١) .. ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴿ )(١) ..

التقدير : ولا تعجبك أموالهم ولا أولادهم في الحياة الدنيا ، إنما يريد الله ليعذبَهُم بها في الآخرة ..

الآية: (وَلُولَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلٌ مُّسَمَّى ﴿ )(٢) ..

التقدير: ولولا كلمة سبقت من ربك وأجل مسمى لكان لزامًا ..

الآية: (ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا ۖ ﴿ قَيِّمًا ﴾..

التقدير : الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب قيمًا ، و لم يجعل له عوجًا ..

الآية: (إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ) ( عَلَى اللَّهُ عَعِيسَى الآية عَلَى اللَّهُ عَالَ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلِي الْعَلَى الْعَلِيْعَالِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَ

التقدير : إني رافعك إلَيَّ ومتوفيك ..

الآية: ( فَقَالُوۤا أَرِنَا ٱللَّهَ جَهۡرَةً )(٥)..

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة آية ٥٥ . (۲) سورة طه آية ١٢٩ . (٣) سورة الكهف الآيتان ١،٢٠ .

 $<sup>^{(2)}</sup>$  سورة آل عمران آية ٥٥ .  $^{(0)}$  سورة النساء آية ١٥٣ .

التقدير : فقالوا جهرة أرنا الله ..

الآية: (أَرَءَيْتَ مَن ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ مَ هَوَلهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

التقدير: أرأيت من اتخذ هواه إلهه ..

الآية: ( وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ ) (٢) ..

التقدير: وسود غرابيب .. (والغربيب شديد السواد) ..

الآية: (وَٱمْرَأَتُهُ وَ قَآبِمَةٌ فَضَحِكَتَ فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ)"..

التقدير: فبشرناها ... فضحكت ..

الآية: ( وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِ عَلَى وَهُمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ أَن رُبِّهِ الْأَيْسَة

التقدير : ولقد همت به .. ولولا أن رأى برهان ربه لَهَمَّ بهَا ..

# ٢ - التقديم للتَّبَرُّك والتَّعْظيم :

الأمثلة: (وَٱعۡلَمُوۤا أَنَّمَا غَنِمۡتُم مِّن شَيۡءِ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرۡيَىٰ وَٱلۡمَسَاكِينِ وَٱبۡرِ. ٱلسَّبِيلِ) (٥)..

( وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْمِم ) (٦) ..

( وَٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ) (٧)..

(وَإِذَا دُعُوۤا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحۡكُم بَيۡنَهُمۡ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُّعۡرضُونَ) (٨)..

من الواضح أن وجود لفظ الجلالة في الآيات هو للتَّبَرُّك والتعظيم ...

<sup>(</sup>۱) سورة الفرقان آية  $\mathfrak{T}$  .  $\mathfrak{T}^{(r)}$  سورة فاطر آية  $\mathfrak{T}$  .  $\mathfrak{T}^{(r)}$  سورة هود آية  $\mathfrak{T}$  .

 $<sup>^{(\</sup>prime)}$  سورة التوبة آية 77 .  $^{(\Lambda)}$  سورة النور آية  $8\Lambda$  .

## ٣- التقديم للتشريف:

السبب: تقديم المذكر على المؤنث ..

المثال : (إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْم

السبب: تقديم الحر على العبد ..

المثال: (كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى الْكُرُّ بِٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ) (٢)..

السبب: تقديم الحي على الميت ..

المثال: ( تُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ) (").. (وَمَا يَسْتَوِى الثَّال : ( تُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَا يَسْتَوِى الْمَا يُسْتَوِى الْمَا يُسْتَوِى الْمَا يُسْتَوِى الْمَا يُسْتَوِى الْمَا يُسْتَوِى اللهُ الْمُواتِ ) (3) ..

السبب: تقديم الخيل على البغال ، والبغال على الحمير ..

المثال: ( وَٱلْخِيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً) (٥)..

السبب: تقديم السمع على البصر ..

المثال: ( قُل أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَرَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم مَّنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ عَلَىٰ قُلُوبِكُم مَّنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا) (١٠).. وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا) (١٠).. وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا) (١٠)..

السبب: تقديم المهاجرين على الأنصار ..

المثال : (وَٱلسَّبِقُونَ ) ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ

<sup>(</sup>۱) سورة الأحزاب آية  $^{(7)}$  سورة البقرة آية  $^{(7)}$  سورة الأنعام آية  $^{(7)}$ 

 $<sup>^{(\</sup>wedge)}$  سورة الحج آية  $^{(\wedge)}$  .  $^{(\wedge)}$  سورة النساء آية  $^{(\vee)}$ 

رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ) (١) ..

السبب: تقديم خاتم الرسل (علي السبب) ..

المثال: ( وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱلثال: ( وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱلثال: ( وَإِذْ أَخَذُنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّنَ مِيثَانَا مِنَ النَّالِيَّانَ مَرْيَام ) (٢) ..

السبب: تقديم العاقل على غير العاقل ..

المثال: (مَتَنعًا لَّكُمْ وَلِأَنْعَدمِكُمْ ) (٢)..

هذا .. ويلاحظ تقديم المؤمنين على الكافرين ، وأصحاب اليمين على أصحاب الشمال ، والسماء على الأرض في كل المواضع .. وتقديم الشمس على القمر إلا في موضع واحد وهو قوله : (وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا )(ئ) ، وذلك لمراعاة الفواصل ، أي نهايات الآيات في السورة .. وتقديم الغيب على الشهادة لأن علم الغيب أشرف من علم الشهادة إلا في موضع واحد وهو قوله تعالى : (يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى )(٥) ، وذلك لمراعاة الفواصل أيضًا ..

## ٤ - التقديم للمناسبة:

الآية: ( وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ) (٦) ..

المناسبة : لأن جمال الأنعام بعد الرعي والشبع أعظم منه عند ذهابِهَا إلى المرعى .. لذلك قدم الرواح ..

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة آية ۱۰۰ . (۲) سورة الأحزاب آية ۷ . (۳) سورة النازعات آية ۳۳ .

الآية: (وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمۡ يُسۡرِفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ وَكَانَ بَيۡنَ ذَٰ لِكَ قَوَامًا) (١) .. المناسبة: قدم الإسراف على التقتير لأن الإسراف يكون في الإنفاق ولا يكون

المناسبة : قدم الإسراف على التقتير لأن الإسراف يكون في الإنفاق ولا يكون في الإمساك ..

الآية: ( وَمِنْ ءَايَاتِهِ عُريكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ) (٢) ..

المناسبة: قدم الخوف على الطمع لأن الخوف يحدث أولاً إذ تقع الصاعقة مع أول برقة ثم ينزل المطر بعد ذلك فيحدث الطمع في الرخاء ..

الآية: ( وَٱلَّتِيٓ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَٱبْنَهَآ ءَايَةً لِلْعَلَمِينَ)<sup>(٣)</sup>..

الآية: (وَجَعَلْنَا آبَنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ مَ ءَايَةً وَءَاوَيْنَهُمَآ إِلَىٰ رَبْوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينِ (٤). المناسبة: قدم « مريم » في الآية الأولى لأن السياق في ذكرها ، وقدم « عيسى » في الآية الأولى لأن السياق في ذكرها ، وقدم « عيسى » في الآية الثانية لأن ذكر « موسى » تقدم في الآية التي سبقتها . .

## ٥ - التقديم لطبيعة التقدم:

الأمثلة: ( وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَغْخِرِينَ )(٥)..

(وَهُوَ ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ ٱلْحَمَٰدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْاَخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ)(١)..

( لِللَّهِ ٱلْأُمْرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعَدُ ) (٧)..

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون آية ٥٠ . (٥) سورة الحُجْر آية ٢٤ . (٦) سورة القصص آية ٧٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة الروم آية ٤.

( ثُلَّةُ مِّرَ ) ٱلْأُوَّلِينَ ﴿ وَثُلَّةُ مِّنَ ٱلْأَخِرِينَ ﴿ ) (١)..

( هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْأَخِرُ ) (٢)..

( يُنَبَّوُا ٱلْإِنسَانُ يَوْمَبِذ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ ) (٣)..

( لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ) (١٠)..

وهكذا يتضح تقديم المقدم على المؤخر والأول على الآخر لطبيعة التقدم، أما قوله:

( فَلِلَّهِ ٱلْأَخِرَةُ وَٱلْأُولَىٰ )(٥)..

( هَاذَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ مَهَا مَا اللَّهُ وَٱلْأَوَّلِينَ ) (٦)..

فلمراعاة الفواصل ، أي نهايات الآيات في السورة ..

## ٦- التقديم للسبق في الإيجاد أو السبق في الزمان :

ويلاحظ ذلك في كثير من مواضع القرآن حيث يتم تقديم الليل على النهار ، والظلمات على النور ، وآدم على نوح ، ونوح على إبراهيم ، وإبراهيم على موسى ، وموسى على عيسى ، وداود على سليمان (عليهم السلام) .. والملائكة على الناس ، والأزواج على الذرية ، والسنّنة على النوم ..

# V التقديم للحث على الفعل وعدم التهاون فيه :

من المعلوم أن قضاء دَيْنِ الميت من تركته مقدم على تنفيذ وصيته شرعًا .. ومع ذلك تقدم ذكر الوصية على ذكر الدَّيْن في آيات المواريث في سورة النساء

<sup>(</sup>۱) سورة الواقعة الآيتان ۳۹ ، ٤٠ . (۲) سورة الحديد آية ٣ . (٣) سورة القيامة آية ١٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة المدثر آية ٣٧ . (<sup>٥)</sup> سورة النجم آية ٢٥ . <sup>(٦)</sup> سورة المرسلات آية ٣٨ .

للحض على تنفيذها ، وعدم التهاون فيها ..

## ٨- التقديم لترتيب الأفعال:

الأمثلة: ( إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا )(١)..

(يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغۡسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ وَأَيۡدِيَكُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغۡسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ وَأَيۡدِيَكُمۡ إِلَى ٱلْكَعۡبَيۡنِ ۗ)<sup>(۲)</sup>..

( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسۡجُدُواْ وَٱعۡبُدُواْ رَبَّكُمۡ وَٱفۡعَلُواْ ٱلۡخَيۡرَ لَعَلَّكُمۡ تُفۡلِحُونَ ) (٣)..

فالبدء في السعي بالصفا ثم المروة ، وترتيب الوضوء بغسل الوجه أولاً ثم اليدين ثم المسح على الرأس ثم غسل الرجلين ، والركوع في الصلاة مقدم على السحود . .

### 9 - التقديم للسبية:

ومن أمثلة ذلك تقديم صفة (العزيز) على صفة (الحكيم) لأن الله سبحانه وتعالى عَزَّ فَحَكَم ، وتقديم صفة (العليم) على صفة (الحكيم) لأن الإحكام والإتقان ناشئ عن العلم ، وأما تقديم صفة (الحكيم) على صفة (العليم) في سورة الأنعام فلأن المقام مقام تشريع للأحكام .. وكذلك تقديم العبادة على الاستعانة في سورة الفاتحة لأن العبادة سبب لحصول الإعانة .. وتقديم التوبة على التطهر في الثناء على التوابين والمتطهرين في سورة البقرة لأن التوبة سبب للتطهر ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۱۵۸ . (7) سورة المائدة آية 7 . (7) سورة الحج آية (7)

وتقديم غض البصر على حفظ الفرج في سورة النور لأن النظر بريد الزنا ..

هذا .. وقد يكون التقديم للكثرة على القلة ، وللترقي من الأدنى إلى الأعلى ، وللأَدَلِّ على القدرة والأعجب ، كما يكون التقديم لرعاية الفواصل حتى تكون نهايات الآيات متناسقة ، ومتناسبة ، وقد يقدم لفظ في موضع ، ويؤخر في موضع آخر بقصد البدء به ، والختم به للاعتناء بشأنه ، أو بقصد التفنن في الفصاحة ، وإخراج الكلام على أساليب عديدة ..



## التشابه في المعنى مع اختلاف اللفظ

لقد جاء القرآن متشابهًا في إعجاز نظمه ، وجزالة لفظه ، وفخامة معانيه .. وكانت الآيات تنزل لتحكى قصة من أخبار الأمم السابقة ، ثم تنزل الآيات بعد فترة لتحكى القصة نفسها ، ولكن بأسلوب مختلف وألفاظ أخرى دون اختلال في الفصاحة ، أو اختلاف في المعنى ، أو تضارب في الخبر .. وتكرر هذا الأمر كثيرًا .. ولقد تحدى الله تبارك وتعالى المنكرين من العرب لكي يأتوا بمثل هذا القرآن ، أو بعشر سور مثله ، أو بسورة من مثله فعجزوا وهم أهل الفصاحة في اللغة ، والبراعة في البيان .. وكأنه يقول لهم: ها هي القصة التي عجزتم عن الإتيان بمثلها يجيء مثلها ، ومثلها ، ومثلها .. فكيف يقدر على ذلك هذا الأُميّ الذي لم يقرأ ، ولم يكتب ، ولم يقرض الشِّعر في حياته ؟!! لا شك أنه نبي يُوحي إليه .. هذا .. وتكرار القصة الواحدة في القرآن بأسلوب مختلف وألفاظ أخرى ، قد يكون لتعجيز المنكرين من العرب ، وإلزامهم الْحُجَّة ، أو لإضافة أبعاد أخرى للمعاني الواردة في المرة الأولى ، أو لمناسبة السياق ، أو للتفنن في إخراج الكلام ، ولكي لا يمل القارئ أو السامع ، ولحكُم أخرى كثيرة يعلمها الله عز وجل .. و إليك أمثلة لذلك:

• قول الله تعالى: ( وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا) (١) .. وقوله: (وَيَتَادَمُ ٱسۡكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلۡجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا) (١) ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ٣٥ . " "سورة الأعراف آية ١٩ .

#### • التعليل:

إن السكنى في (سورة البقرة) الإقامة ، ونُسبَ القول إليه تعالى (وقلنا) فناسب ذلك زيادة الإكرام بالواو الدالة على الجمع بين السُّكْنَى والأكل ولذا قال (رَغَدًا) ، وقال (حيث شئتما) وهو أعَمُّ .. أما في (سورة الأعراف) فإن السُّكْنَى بمعنى اتخاذ المسكن ، وقال (فكلا) فأتى بالفاء الدالة على ترتيب الأكل على السُّكْنَى المأمور باتخاذها ، لأن الأكل بعد الاتخاذ ، وكلمة (من حيث شئتما) لا تعطى عموم معنى (حيث شئتما) ..

• قول الله تعالى: (وَٱتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيَّا وَلَا يُقْبَلُ مِهْا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْمَا لَا يَحْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيَّا عَدَلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ) ( ) .. وقوله: (وَٱتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيَّا عَدَلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ) ( ) نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيَّا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا تَنفَعُهَا شَفَعَةٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ) ( ) ..

### • التعليل:

الضمير في قوله (منها) في الآية الأولى راجع إلى النّفْس الأولى وهي نفس الشفوع له .. فبيّن الشافع ، وفي الآية الثانية راجع إلى النّفْس الثانية وهي نفس المشفوع له .. فبيّن في الآية الأولى أن النفس الشافعة لا يُقبل منها شفاعة ولا يُؤخذ منها عدل ، وقدّمت الشفاعة على العَدْل لأن الشافع يقدم الشفاعة أولاً فإذا لم تقبل يعرض الفداء .. وبيّن في الثانية أن النفس المطلوبة بجُرمها لا يُقبل منها فداء عن نفسها ولا تنفعها شفاعة شافع فيها ، وقُدِّم العَدْل لأن الشفاعة يُحتاج إليها عند رفض العدل الذي هو الفداء .. ولذلك قال في الأولى (لا يُقبَل) وقدَّم الشفاعة على العدل الذي هو الفداء .. ولذلك قال في الأولى (لا يُقبَل) وقدَّم الشفاعة على

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ٤٨ . (۲) سورة البقرة آية ١٢٣ .

العدل وقال في الثانية (لا تَنفَعُها) وقدَّم العدل على الشفاعة لأن الشفاعة إنما تُقبل من الشافع ، وتنفع المشفوع له ..

• قول الله تعالى: (وَإِذْ خَبَيْنَكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَكِّوُنَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلَآءٌ مِّن رَّبِكُمْ عَظِيمٌ) (١) .. وقوله: ( وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنجَنكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَكِّونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَقِى ذَالِكُم بَلاّءٌ مِّن رَبِّكُمْ مَّن ءَالِ فِرْعَوْنَ بَسُومُونَكُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَكِّونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ مَّن ءَالِ فِرْعَوْنَ بَلَآءٌ مِّن رَبِّكُمْ مَن رَبِّكُمْ مَن ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ أَيْقَتِلُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلاّءٌ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ لَيْقَتِلُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلاَءٌ مَن رَبِّكُمْ مُونَ ءَالِ فِرْعَوْنَ لَيْسَاءَكُمْ مَن وَقِي ذَالِكُم بَلاَءٌ مُن رَبِّكُمْ مُونَ عَظِيمُ ) (٢) .. وقوله: ( وَإِذْ أَنجَيْنَكُم مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ فَرْ اللهُ مَن رَبِّكُمْ مُونَ عَلَيْهُ وَاللّهُ مُنْ وَيَسْتَحْيُونَ فَيَسْتَحْيُونَ فَيَسْتَحْيُونَ فَي فَالِكُم مَوْنَ فَيْ وَيَعْمَلُ عَظِيمُ وَيَسْتَحْيُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَيَسْتَحْيُونَ فَيَسْتَحْيُونَ فَيْكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَيْ وَلِيكُمْ مَوْنَ كُمْ مَوْنَكُمْ مُونَا عَلَيْلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَيَعْوَلَ فَيَسْتَحْيُونَ فَيَسْتَحْيُونَ فَيْسَاءَكُمْ مَا وَلِهُ فَالِكُمْ مَن رَبِّكُمْ مَعْمُ مُونَا عَلَى اللهِ فَرَعْونَ مَا مُنْ مُعْلِمَهُ وَلَيْ فَيَسْتَعْمُونَ فَيْ وَلَا لَعُونَا لَاللّهُ مُ مَن رَبِعُونَ مُونَا عَلَى مُونَالِ فَرَعْمَ وَلَيْتُ مِن وَلِكُمْ وَيُسْتَعْمُونَ فَيَسْتَعْمُونَ فَيَعْمُ وَيَسْتَعْمُونَ وَلِي فَيْتُونَ فَيْسَلَعُونَ فَيْ فَيَعْمُونُ فَيَسْتَعْمُ وَلَالِكُمْ مِلْكُونُ وَلَيْنَا عَلَمْ وَيَسْتِهُ مَا لِلْمُ عَلَى مُعْلِيمُ وَلَا عَلَى مُعْرَبِعُونَ مُوسَلِقُونَ مُولِلْكُونَا فَيَعْمُ فَيْنَا مُعْلِيمُ مُ مَا لَالْمُونَ مُنْ مُولِلِكُمُ مَا لَا عَلَوْلَا فَيَوْلِهُ فَلَيْكُمُ مَا فَيَسْتُولُونَ فَيَعْلَمُ فَالِعُونَ فَلَا فَعُولُونَا فَيْن

## • التعليل:

الكلام في الآية الأولى لله عز وجل فلم يعدد عليهم المحن تلطفًا في الخطاب .. والكلام في الآية الثانية حكاية عن قول « موسى » (التَكْيُكُلُم) فعدَّدها عليهم فزادت (الواو) .. وأما في الآية الثالثة فجاء بكلمة (يُقَتِّلُون) لتنويع الألفاظ التي تؤدي إلى المعنى نفسه من باب التفنّن في الخطاب أو بمناسبة حكاية قول « فرعون » (سنُقَتِّل) في السورة نفسها ..

• قول الله تعالى : (وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِغْتُمْ رَغَدًا وَٱدْخُلُواْ رَغَدًا وَقُولُواْ حِطَّةُ نَغْفِرْ لَكُرْ خَطَايَكُمْ وَسَنزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ) (٤)..

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٥٨.

وقوله: (وَإِذَ قِيلَ لَهُمُ ٱسۡكُنُواْ هَادِهِ ٱلۡقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئَتُمْ وَقُولُواْ حِطَّةُ وَقُولُواْ حِطَّةُ وَالْمَابَ شَجَّدًا نَّغُفِرُ لَكُمْ خَطِيٓعَتِكُمْ سَنزِيدُ ٱلْمُحۡسِنِينَ )(١)..

#### • التعليل:

الآية الأولى في مجال تعداد النعم على بني إسرائيل فناسب نسبة القول إليه تعالى (وإذْ قُلْنَا) ، وناسب (الفاء) في (فكلوا) لأن الأكل مترتب على دخول القرية ، وناسب قوله تعالى (رغَدًا) ، وناسب تقدّم قوله تعالى (وادْ حُلُوا البَابَ سُجَّدًا) ، وناسب كلمة (حَطَايَاكُم) لأنَّها جمع كثرة ، وناسب (الواو) في (وسَنزيد) لدلالتها على الجمع بين المغفرة والزيادة .. أما الآية الثانية فكانت في مجال التوبيخ على طلبهم من « موسى » (العَلِيُكِينُ أن يجعل لهم إلَـــها كما لعبدة الأصنام ، وعلى اتخاذهم العجل في غيبته ، فناسب ذلك قوله تعالى (وإذ قيل لهم) ، وناسب الإتيان (بالواو) بدلاً من (الفاء) في (وكلوا) ، وناسب ترك كلمة (رغدًا) ، وناسب في المغفرة الإتيان بكلمة (خطيئاتكم) وهي جمع قلة ، وناسب ترك (الواو) قبل (وستزيد) ..

• قول الله تعالى : ( وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ عَمْ رَبِّ ٱجْعَلْ هَاذَا بَلَدًا ءَامِنًا ) (٢) .. وقوله : ( وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ عَمْ رَبِّ ٱجْعَلْ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا ) (٣) ..

### • التعليل:

في الآية الأولى قال (بلدًا) لأنه دعا به قبل أن يصبح بلدًا عند تركه « لهَاجَر » وابنها فيه وهو واد غير ذي زرع . . أما في الآية الثانية فقال (البلد) لأنه دعا به بعد عودته مرة ثانية وقد انفجرت زمزم وسكن الوادي قبائل « جُرهم » فصار بلدًا . .

<sup>(</sup>۱) سورة الأعراف آية ١٦١ . (<sup>۲)</sup> سورة البقرة آية ١٢٦ . (<sup>٣)</sup> سورة إبراهيم آية ٣٥ .

• قول الله تعالى : ( قُولُوۤا ءَامَنَا بِٱللّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ) (١) .. وقوله : ( قُلۡ ءَامَنَا بِٱللّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ) (٢) ..

## • التعليل:

• قول الله تعالى : (وَلَا تَقَتُلُوٓاْ أُولَىدَكُم مِّنَ إِمْلَوْ ۗ نَّحْنُ نَرۡزُقُكُمۡ وَإِيَّاهُمۡ) (٣).. وقوله : ( وَلَا تَقۡتُلُوٓاْ أُولَىدَكُمۡ خَشۡيَةَ إِمۡلَوْ ۗ خَنْ نَرۡزُقُهُمۡ وَإِيَّاكُمۡ ) (٤)..

#### • التعليل:

الآية الأولى خطاب للفقراء الْمُقلِّين أي لا تقتلوهم بسبب فقركم فحسن قوله (نَرْزُقُكُمْ وإِيَّاهُم) أي نرزقكم بما يزيل فقركم ونرزقهم أيضًا .. أما في الآية الثانية فالخطاب للذين يخشون الفقر نتيجة كثرة الأولاد فناسب قوله (نَرْزُقُهُمْ وإِيَّاكُم) أي إنَّهم لن يشاركوكم رزقكم بل لهم رزقهم الخاص بهم ..

• قول الله تعالى: ( ٱلمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضُ .. وقوله: ( وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ( وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ( ) ( ) .. وقوله: ( وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ( ) ( ) ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ١٣٦ . (٢) سورة آل عمران آية ٨٤ . (٣) سورة الأنعام آية ١٥١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء آية ٣١ . (٥) سورة التوبة آية ٦٧ . (٦) سورة التوبة آية ٧١ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة الأنفال آية  $^{(\vee)}$ 

### • التعليل:

قال في شأن المنافقين (بعضُهُم من بَعْض) لأنّهم ليسوا متناصرين على دين واحد بل هم على ملَلٍ شُتّى فمنهم المشركون ومنهم اليهود .. أي إن بعضهم من بعض في الشك والنفاق .. أما في شأن المؤمنين والكفار فقال : (بعضُهُم أولياءُ بعض) لأن المؤمنين متناصرون على دين واحد وهو الإسلام ، وكذلك الكفار المعلنون بالكفر كلهم أعوان ومجتمعون على التناصر ..

• قول الله تعالى : ( نَزَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلنَّوْرَانَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ) (١) ..

#### • التعليل:

قال (نَزَّل) والتَّنْزِيل: هو الإنزال على التكرير، لأن القرآن نزل منجمًا أي على مراحل شيئًا فشيئًا بخلاف التوراة والإنجيل فإنَّهما نزلا دفعة واحدة ..

• قول الله تعالى : ( قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ ۗ ) .. وقوله : ( قُلْ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

### • التعليل :

(الْهُدَى) في الآية الأولى يُرَاد به تحويل القِبْلة لسبق الكلام عنها ، وفي الآية الثانية يُراد به الدِّين أي إن دين الله هو الإسلام لسبق الكلام عن الدين ..

تلك أمثلة يُستدل بِهَا على غيرها من الآيات التي تشابَهَت في المعنى واختلفت في اللفظ ..

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية  $\gamma$  .  $\gamma^{(7)}$  سورة البقرة آية  $\gamma^{(7)}$  .  $\gamma^{(7)}$  سورة آل عمران آية  $\gamma^{(7)}$  .

# ما يُوهم الاختلاف والتناقض

قد يتعرّض قارئ القرآن لما يُوهِم الاختلاف والتناقض فى بعض الآيات نتيجة قلَّة علمه بالتفسير ، أو عدم استيعابه لمُفهوم السياق .. وكلام الله عز وجل مُنزَّه عن الاختلاف والتناقض الذي يُؤدي إلى التضارب في الأوامر ، أو الاختلاف في الخبر ..

ولقد جاء رجل إلى «عبد الله بن عباس» (رضى الله عنهما) يسأله عن بعض الآيات التي اختلط عليه فهمها وظن أنّها متعارضة فبيّن له « ابن عباس » ما غمض عليه (۱) ، وإليك بيان بأسئلة الرجل وإجابات « ابن عباس » عنها مع أمثلة أخرى ساقها العلماء:

### • الآيات:

( ثُمَّ لَمۡ تَكُن فِتَنَتُهُمۡ إِلَّاۤ أَن قَالُواْ وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشۡرِكِينَ ) (٢)..

( يَوْمَبِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَوُاْ ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ) (٣) ..

## • ما يوهم التناقض:

في الآية الأولى يكذب المشركون ويحلفون بالله على أنَّهم ما كانوا مشركين ، وفي الآية الثانية يخبر أنَّهم لا يكتمون شيئًا من أحوالهم ..

#### • الإجابة:

الآية الأولى تخبر عن حالهم يوم القيامة حين يرون أن الله يغفر ما دون الشرك ، ولا يغفر الشرك فيحلفون أنّهم ما كانوا مشركين ، أما الآية الثانية فحين

<sup>(</sup>۱) البخاري كتاب تفسير القرآن . (۲) سورة الأنعام آية ۲۳ . (۳) سورة النساء آية ٤٢ .

يختم الله على أفواههم وتنطق جوارحهم بما كان منهم فلا يكتمون حديثًا ..

#### • الآيات:

( فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذٍ وَلاَ يَتَسَآءَلُونَ) (١) ..

( وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَآءَلُونَ ) (٢) ..

### • ما يوهم التناقض:

في الآية الأولى نفي للتساؤل بينهم وفي الآية الثانية إثبات للتساؤل ..

### • الإجابة:

إذا نُفخ في الصور فصَعق مَنْ في السماوات ومَنْ في الأرض إلا مَنْ شاء الله فلا أنساب بينهم حينئذ ولا تساؤل ، ثم إذا نُفخ فيه النفخة الثانية أقبل بعضهم على بعض يتساءلون ..

### • الآيات:

(قُلْ أَبِنَّكُمْ لَتَكَفُرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْن وَتَجْعَلُونَ لَهُ ٓ أَندَادًا ۚ ذَالِكَ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقُواتَهَا فِيٓ أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآءً لِّلسَّآبِلِينَ ﴿ ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰۤ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْض ٱنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَآ أَتَيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ )(")..

(ءَأَنتُمْ أَشَدُّ خَلَقًا أَمِ ٱلسَّمَآءُ ۚ بَنَلَهَا ۞ رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّلَهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحُنهَا ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَالِكَ دَحَلهَا ﴿ )(٤)..

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة الصافات آية  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة المؤمنون آية ۱۰۱ . <sup>(۳)</sup> سورة فُصِّلت الآيات من ۹ : ۱۱ .  $(^{5})$  سورة النازعات الآيات من  $(^{7})$  .  $(^{8})$ 

## • ما يوهم التناقض:

يُفْهَم من الآية الأولى أن الأرض خُلقت قبل السماء ويُفْهَم من الآية الثانية أن السماء خُلقت قبل الأرض...

#### • الإجابة:

خُلِقت الأرض أولاً في يومين غير مدحوّة وكانت السماء دخانًا فسواهن سبع سماوات في يومين بعد خلق الأرض ، ثم بعد ذلك دحا الأرض أي جعل فيها جبالاً وأنهارًا وبحارًا وأشجارًا في يومين ..

#### • الآيات:

( يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ٓ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ )(١)..

( وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُحْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ وَ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ) (٢)..

( تَعْرُجُ ٱلْمَلَيِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ مِ خَمِّسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ) (٢)..

## • ما يوهم الاختلاف:

اليوم عند الله يساوي ألف سنة أم خمسين ألف سنة ..

#### • الإجابة:

الكلام في الآية الأولى عن مقدار سير الأمر وعروجه إليه .. والكلام في الآية الثانية عن اليوم من الأيام التي خلق الله فيها السماوات والأرض ، أو عن

<sup>(</sup>۱) سورة السجدة آية  $\circ$  . ( $^{(7)}$  سورة الحج آية  $\times$  ) . ( $^{(7)}$  سورة المعارج آية  $\times$  ) .

اليوم من أيام الآخرة ، أَعْلَمَهم الله إذ استعجلوه بالعذاب في أيام قصيرة أنه يأتيهم به في أيام طويلة ..

#### • الآيات:

(إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ) (١٠ . . (وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَةِ إِنِّى خَلِقُ بَشَرًا مِّن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا مَّسَنُونِ ) (٢٠ . . (فَاسَتَفْتِهِ مَ أَهُمُ أَشَدُ خَلَقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِينِ لَّازِبِ ) (٣) . . (خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَلِ كَالْفَخَّارِ ) (٤) . .

### • ما يوهم الاختلاف:

ورد في خلق الإنسان أنه خُلِق من تراب ، ومن حَمَاٍ مَسْنُون ، ومن طين لأزِب ، ومن صَلَّف الألفاظ مختلفة ، ومن صَلْصَال كالفَخَار .. وقد يُتَوَهَّم أن مادة الخلق مختلفة لأن الألفاظ مختلفة ، فالتراب غير الصلصال ، والصلصال غير الحما المسنون وغير الفخار .. وهكذا ..

#### • الإجابة:

مرجع هذه المواد كلها إلى التراب ، ومن التراب تدرجت هذه الأحوال ، لأنه إذا خُلِط به الماء صار طينًا ، فإذا تُرِك فترة كان حمأ مسنونًا ، فإذا جَفَّ كان صلصالاً كالفخار ..

#### • الآيات:

( فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ) ...

( فَأَلْقَلْهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ) (٦)

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية ٥٩ . (۲) سورة الحجر آية ٢٨ . (۳) سورة الصافات آية ١١ . (١) سورة آل عمران آية ٢٠ . (٤) سورة الرحمن آية ١٠ . (٤) سورة الأعراف آية ١٠٧ .

( وَأَلْقِ عَصَاكَ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهَ تُرُّ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَّىٰ مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ )(١) ..

## • ما يوهم الاختلاف :

اختلاف الألفاظ التي تدل على اختلاف الوصف والحالة لعصا « موسى » (التَّلْيُكُلِّ) ، فقد وُصِفَت بأنَّها تعبان ، ووُصِفَت في موضع آخر بأنَّها حَيَّة تسعى ، وفي موضع ثالث قيل : كأنَّها جان .. والتعبان أكبر حجمًا من الجان الذي هو الصغير من الحيَّات ..

#### • الإجابة:

تحولت العصا إلى ثعبان كبير الحجم من حيث الشكل أما الحركة فهي سريعة حدًا كحركة الحيّة الصغيرة التي يُطلق عليها اسم (الجان) لسرعة حركتها ..

#### • الآيات:

- ( وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْئُولُونَ ﴿ إِنَّهُم مَّسْئُولُونَ ﴿ إِنَّهُمْ مَّسْئُولُونَ ﴿ إِنَّ الْمُ
- ( فَيَوْمَبِذِ لا يُسْعَلُ عَن ذَنْبِهِ آ إِنسٌ وَلَا جَآنٌ ﴿ آَنُّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

#### • ما يوهم التناقض:

يُفْهَم من الآية الأولى أن الكفار مسئولون يوم القيامة ، ويُفْهَم من الآية الثانية الثانية أنَّهم لا يُسئلون ..

#### • الإجابة:

المقصود بالسؤال في الآية الأولى هو سؤال التوبيخ والتبكيت ، أما المقصود من السؤال في الآية الثانية فهو السؤال الذي يطلب الاعتذار أو بيان الْحُجَّة ..

<sup>(</sup>۱) سورة النمل آية ۱۰ . (۲) سورة الصافات آية ۲۲ . (۳) سورة الرحمن آية ۳۹ .

فهم يُسئلون للتوبيخ والتبكيت والفضيحة ، ولا يُسئلون لبيان حُجَّتهم ، أو لاعتذارهم عما ارتكبوه ..

#### • الآيات:

( فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُواْ فَوَ حِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ )(١)..

( وَلَن تَسْتَطِيعُوۤا أَن تَعۡدِلُوا بَيۡنَ ٱلنِّسَآءِ وَلَوۡ حَرَصۡتُمۡ ) (٢)..

## • ما يوهم التناقض:

يُفْهَم من الآية الأولى أن العدل بين الزوجات في الإمكان ، ويُفْهَم من الآية الثانية أن العدل بين الزوجات مستحيل ..

#### • الإجابة:

العدل المذكور في الآية الأولى هو العدل في توفية الحقوق من مأكل وملبس ومسكن ومبيت وما إلى ذلك من حقوق الزوجية ، وأما العدل المذكور في الآية الثانية فهو العدل في الحب والميل القلبي وذلك مما لا يدخل في استطاعة البشر ..

#### • الآيات:

( ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْر ٱللَّهِ ) (٢) ..

( إِنَّمَا ٱلۡمُؤۡمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُونُهُمۡ ) (١٠٠٠.

### • ما يوهم التناقض:

لفظ الاطمئنان في الآية الأولى يفيد معنى الانشراح والسَّكينَة ، ولفظ الوَجَل في

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية ۱۲۹.

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال آية ٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة الرعد آية ۲۸.

الآية الثانية يفيد معنى الخوف والاضطراب وهو عكس الاطمئنان والسكون ..

#### • الإجابة:

الوَجَل يكون بسبب الخوف من الزيغ والبعد عن الهدى فإذا تُليَت الآيات عليهم زاد إيمانُهم بوجود الله ووحدانيته ، والاطمئنان يكون بانشراح الصدر بمعرفة التوحيد وصفات الله عز وجل فتسكن القلوب إليه ولذلك جمع بينهما في قوله تعالى : ( ٱللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَبًا مُّتَشَبِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ مَخْشُونَ رَبَّمَ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْر ٱللّهِ أَنَ اللّهُ عَلَيْ ..

هذا .. ويتضح من الأمثلة السابقة أن الاختلاف أو التناقض في الألفاظ لا يعني الاختلاف أو التناقض في المعاني .. ولقد نزل القرآن على رسول الله (كلف) وهو بين قوم هم أهل الفصاحة والبيان ، ولقد كان الكفار منهم أحرص ما يكونون على أن يجدوا فيه ما يعيبونه عليه أو ما يُمَكِّنهم من الطعن فيه .. فلو كان ما ذُكِر من أمثلة تعارضًا لتعلّقوا به ، وأسرعوا بالرّد عليه ولكنهم علموا ما خفى على غيرهم ممن ليسوا على علم باللغة وفنونها ..

وصدق الله العظيم إذ يقول: (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخۡتِلَـٰفًا كَثِيرًا ﴿ )(٢).



<sup>(</sup>١) سورة الزُّمَر آية ٢٣ .

## الناسخ والمنسوخ

يقول الله تعالى: ( مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنْيِرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَآ ) ( ) .. والنسخ يكون : معنى الإزالة .. يقال : (نسَخَت الشمسُ الظّل) ، و(نسَخَت الريحُ الأثرَ تنسخُهُ) إذا أذهبَته وأبطلته .. ومنه قول الله تعالى : (وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنسَخُ ٱللهُ مَا يُلِقِي ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ مُحْكِمُ اللهُ ءَايَتِهِ وَٱللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ ) ..

ويكون: بمعنى التبديل. ومنه قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَاۤ ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ مَّكَانَ ءَايَةٍ ۗ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوٓا إِنَّمَآ أَنتَ مُفۡتَرِ ۚ بَلۡ أَكۡثَرُهُمۡ لَا يَعۡلَمُونَ ﴿ )(٣)..

كما يكون بمعنى النقل من موضع إلى موضع .. ومنه (نَسَخْتُ الكتابَ) إذا نقلتُ ما فيه حاكيًا للَهْظِهِ ، وخَطِّهِ .. ومنه قول الله تعالى : (هَاذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ) (٤) ..

ونسخ الآية يكون تارة برفع حُكْمها مع بقاء تلاوتها ، وتارة يكون برفع تلاوتها مع بقاء حُكْمها ، وتارة يكون النسخ تلاوتها مع بقاء حُكْمها ، وتارة يكون برفعهما معًا .. وتارة يكون النسخ ببدل ، وتارة يكون بغير بدل .. أما الإنساء – من النسيان – فهو إذهابها من القلوب حتى لا تذكرها ، وهو نوع آخر من النسخ ..

والنسخ أقسام .. منها :

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة الحج آية ٥٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية آية ٢٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة البقرة آية ١٠٦ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة النحل آية  $1 \cdot 1$  .

- نسخ المأمور به قبل امتثاله ، مثل قول الله تعالى : ( يَاَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا نَاجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَبُولكُمۡ صَدَقَةً ۚ ذَٰ لِكَ خَيْرٌ لَّكُمۡ وَأَطْهَرُ ۚ فَإِن لَّمَ لَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَبُولكُمۡ صَدَقَةً ۚ ذَٰ لِكَ خَيْرٌ لَّكُمۡ وَأَطْهَرُ ۚ فَإِن لَمَ عَجُدُواْ فَإِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ) (١) .. نُسخت بالآية التي تلتها من السورة نفسها ..
- نسخ ما كان شرعًا لِمَنْ كان قبلنا ، مثل أحكام القصاص التي كانت مفروضة على اليهود دون العفو أو الدِّية ، وأحكام العفو التي فُرِضَت على النصارى دون القصاص أو الدِّية فخيِّرت الأمة الإسلامية بين الأمور الثلاثة ..
- نسخ ما أُمِر به بسبب ، لزوال هذا السبب ، كالأمر حين القلة والضعف في بدء الإسلام بالصبر والصفح عن الكفار ثم نسخ ذلك بإيجاب القتال ..

والنسخ إنما يختص بالأوامر والنواهي فيما دون العقيدة ، أما الخبر - فيما دون العقيدة - فلا يدخله النسخ أبدًا .. وقد يكون النسخ بالأثقل للأخف : كنسخ صوم يوم عاشوراء بصيام شهر رمضان .. وقد يكون النسخ بالأخف للأثقل : كنسخ وجوب ثبات المجاهد في الحرب للعشرة من الأعداء بالثبوت لاثنين .. وقد يكون النسخ بالمثل للمثل ثقلاً وخفة : كتغيير القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة .. وما نُسخ بالأخف فهو في العمل أيسر ، وما نُسخ بالأشد فهو في الثواب أكثر .. والنسخ مما خص الله به هذه الأُمَّة تيسيرًا عليها ورفقًا بِها ..

## وإليك بيان بأنواع النسخ:

# ١ – ما نُسخ حُكْمه وتلاوته معًا:

يُرْوَى عن السيدة « عائشة » (رضي الله عنها) قولها : كَانَ فِيمَا أُنْزِلَ مِنَ

<sup>(</sup>۱) سورة المجادلة آية ۱۲.

الْقُرْآنِ عَشْرُ رَضَعَات مَعْلُومَات يُحَرِّمْنَ ثُمَّ نُسِخْنَ بِخَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ ، فَتُولُفِّيَ رَسُولُ اللَّه ( عَلِيلِ ) وَهُنَّ فيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآن . . (١)

وهذا لا يعني أنّها بقيت بعد وفاته (عَلَيْنُ) ، وإنما يعني أنّها ظلت تُقْرَأ حتى قارب الوفاة – ولم يثبتها « زَيْد بن ثابت » (عَلَيْهُ) في الْجَمْعَة الأولى للقرآن لعلمه بنسخها ..

# ٢ – ما نُسخ حُكْمه دون تلاوته :

وهذا النوع من النسخ فيه بعض الاختلافات التي لا تُؤَثِّر في المضمون ، وفيما يلى أمثلة للمتفق عليه عند العلماء:

الآية: ( كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْآيِنَ عَلَيْكُمْ إِلْاَ مَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ )(٢)..

الناسخ لها: آية المواريث الواردة في سورة النساء ، بالإضافة إلى الحديث النبوي الناسخ لها: آية المواريث الله قَد أَعْطَى كُلَّ ذي حَقِّ حَقَّهُ فَلاَ وَصِيَّةَ لُوَارِثُ) (٣)..

الآية: ( وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَفِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ ) (١٠٠٠.

الناسخ لها: ( فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمَهُ ) ..

الآية: ( وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمۡ أَوۡ تُخۡفُوهُ يُحَاسِبۡكُم بِهِ ٱللَّهُ ) (٢)..

الناسخ لها: (لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ۖ)(٧)..

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب الرضاع. (۲) سورة البقرة آية ۱۸۰. (۳) رواه أبو داود كتاب الوصايا.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ١٨٤ . (٥) سورة البقرة آية ١٨٥ . (٦) سورة البقرة آية ٢٨٤ .

<sup>(</sup>Y) سورة البقرة آية ٢٨٦.

الآية: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ) (١)..

الناسخ لها: ( فَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ) (٢) ..

الآية: ( وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيَهُمْ ) (٢)..

الناسخ لها: ( وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَنبِ ٱللَّهِ ۗ) ( عَلَىٰ اللَّهِ ۗ ) . .

الآية: (ٱنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالاً وَجَهِدُواْ بِأُمُوالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۖ)(٥)..

الناسخ لها: (لَّيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجُ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجُ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجُ أَنَّ .. (لَّيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا حَرَجُ أَنَّ .. (لَّيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا عَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا يُنفِقُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا مُن كُنفِقُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا كُونَا عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مَا يَنفِقُونَ كَا عَلَى الْمُعْفَاةِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مَا يَنفِقُونَ مَا يُنفِقُونَ كَا عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مَا لَا لَهُ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مَا لَهُ لَهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

الآية: (ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَآ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكً ) . .

الناسخ لها: (وَأُنكِحُواْ ٱلْأَيَامَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَآبِكُمْ ) (١٠) ..

وقد قيل: إن الحكمة من رفع الحكم مع بقاء التلاوة ، أن التلاوة يُتَاب عليها القارئ بالإضافة إلى أن نسخ الحكم غالبًا ما يكون للتخفيف ، فأبقيت التلاوة تذكيرًا للنعمة برفع المشَقَّة ..

## ٣ – ما نُسخت تلاوته دون حُكْمه:

قد رُوِيت أحاديث كثيرة عن الصحابة (رضوان الله عليهم) تفيد رفع قرآن كان يُتْلَى ، فعن التابعي « زِرّ بن حبيش » قَالَ : قَالَ لِي « أُبَيُّ بْنُ كَعْبِ » :

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية ۱۰۲. (<sup>۲)</sup> سورة التغابن آية ۱٦. (<sup>۳)</sup> سورة النساء آية ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سُورة الأنفال آية ٧٥ . (٥) سُورة التوبة آية ٤١ . (٦) سُورة الفتح آية ١٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة التوبة آية ۹۱ . (<sup>۸)</sup> سورة النور آية ۳ . (<sup>۹)</sup> سورة النور آية ۳۲ .

كَأَيِّنْ تَقْرَأُ سُورَةَ الأَحْزَابِ ؟ – أَوْ كَأَيِّنْ تَعُدُّهَا ؟ – قَالَ : قُلْتُ لَهُ : ثَلاثًا وَسَبْعِينَ آيَةً .. فَقَالَ : قَطُّ ، لَقَدْ رَأَيْتُهَا وَإِنَّهَا لَتُعَادِلُ سُورَةَ الْبَقَرَة ، وَلَقَدْ قَرَأْنَا فيهَا : ﴿ الشَّيْخُ وَالشَّيْخَةُ إِذَا زَنَيَا فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ نَكَالاً منَ اللَّه وَاللَّهُ عَليمٌ حَكِيمٌ )<sup>(۱)</sup> .. وعن « أنس بن مالك » (عَلَيْهُ) أن قرآنًا قد نزل في شهداء بئر معونة : ﴿ أَلا كَبُّهُوا عَنَّا قُوْمَنَا بِأَنَّا قَدْ لَقينَا رَبَّنَا فَرَضِيَ عَنَّا وَأَرْضَانَا ﴾ ثم نُسخ فيما نُسخ (٢) .. وقد رُويَ عن «عمر بن الخطاب » (عَلَيْهُ) قوله : إنَّ اللَّهَ بَعَثَ مُحَمَّدًا ﴿ إِلَيْ اللَّهُ آيَةُ الرَّجْمِ مُحَمَّدًا ﴿ إِلَّهُ آلِلَّهُ آيَةُ الرَّجْمِ فَقَرَأْنَاهَا وَعَقَلْنَاهَا وَوَعَيْنَاهَا ، رَجَمَ رَسُولُ اللَّه ﴿ إِلَّهِ ﴾ وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ ، فَأَخْشَى إِنْ طَالَ بِالنَّاسِ زَمَانٌ أَنْ يَقُولَ قَائلٌ : وَاللَّه مَا نَجِدُ آيَةَ الرَّجْم في كَتَابِ اللَّه ، فَيَضلُّوا بِتَرْكِ فَرِيضَة أَنْزَلَهَا اللَّهُ .. وَالرَّجْمُ في كَتَابِ اللَّه حَقُّ عَلَى مَنْ زَنَى إِذَا أُحْصنَ منَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء إِذَا قَامَت الْبَيِّنَةُ ، أَوْ كَانَ الْحَبَلُ ، أَو الاعْترَافُ (" .. وقد قيل : إن الحكمة من نسخ تلاوة آية الرجم مع بقاء حُكْمها هو التخفيف على الأُمَّة بعدم اشتهار تلاوتها وكتابتها في المصاحف - وإن كان حكمها باقيًا - لأنه أثقل الأحكام ، وأشدها ، وأغلظ الحدود ، وفيه إشارة إلى ندب السَّتْر .. كما قيل إن الحكمة في رفع التلاوة مع بقاء الحكم أن يظهر مقدار طاعة هذه الأُمَّة في المسارعة إلى تنفيذ أوامر الله عز وجل على رغم عدم وجودها في القرآن اكتفاء بما ورد من سُنَّة النبي (ﷺ) ..

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> رواه البخاري كتاب الجهاد والسِّير .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد مسند الأنصار.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> رواه البخاري كتاب الحدود .

هذا .. ولا يعتمد في النسخ على قول المفسرين ، ولا اجتهاد المجتهدين من غير نقل صحيح عن رسول الله ( الله على النسخ يتضمن رفع حكم ، وإثبات حكم ، وكل ذلك كان في حياته ( الهي ) .. وأما بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى فلا نسخ .. وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز لأحد أن يفسر كتاب الله إلا بعد أن يعرف منه الناسخ والمنسوخ ، وأن القرآن يُنْسَخ بالقرآن ، ويُنْسَخ أيضًا بالسُنّة لا يعوف منه الناسخ والمنسوخ ، وأن القرآن بالسُنّة فمعها قرآن يَعْضُدُها ، وحيث وقع نسخ القرآن بالسُنّة فمعها قرآن يَعْضُدُها ، وحيث وقع نسخ القرآن فمعه سُنّة عاضِدَة له ليتبيّن توافقُ القرآن والسُنّة .. والحمد لله رب العالمين ..



# المُطْلَق والمُقَيّد

الْمُطْلَق : هو ما يُطْلَق على ماهية الشيء بلا قيد أو شرط ، مثل قولك : أريد بقرة .. ومعنى ذلك أن أي بقرة تفي بالغرض ..

الْمُقَيَّد : هو ما يشترط شرطًا في الشيء فيقيده به ، مثل قولك : أريد بقرة صفراء .. ومعنى ذلك أن غير الصفراء لا تفى بالغرض ..

وقد قال العلماء: متى وُجد دليل على تقييد المطلق و جب التقييد ، أما إذا لم يوجد دليل على التقييد فلا يصح تقييد المطلق بل يجب أن يبقى على إطلاقه ، وكذلك الأمر بالنسبة إلى المقيد .. لأن الله تعالى خاطبنا بلغة العرب ، والضابط في هذا الأمر أن الله إذا حكم في شيء بصفة ، أو شرط ثم ورد حكم آخر مُطْلَقًا .. نُظر ، فإن لم يكن له أصل يُردُ إليه إلا ذلك الحكم المقيد بصفة أو بشرط و جب تقييده به ، وإن كان له أصل آخر يمكن ردّه إليه لم يكن ردّه إلى أحدهما بأولى من الآخر ، بل يبقى المطلق على إطلاقه ، ويبقى المقيد في كلا الأصلين الآخرين على تقييده ..

وقد وردت بعض الأحكام في القرآن مقيدة مثل: اشتراط العدالة في الشهود الذين يشهدون على الوصية ، وعلى الرجعة بين الزوجين ، أو الطلاق عند انقضاء العدة كما جاء في قول الله تعالى: ( يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ عند انقضاء العدة كما جاء في قول الله تعالى: ( يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ )(1) .. ( فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأُمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَقْهِدُواْ ذَوَى عَدْلٍ مِّنكُمْ )(2) ..

أما في شأن البيوع ، وتسليم أموال القُصَّر إليهم عند بلوغهم سن الرشد فلم تُشتَرط العدالة في الشهود بل ورد الحكم مطلقًا كما جاء في قوله تعالى : (وَأَشْهِدُواْ إِذَا تَبَايَعْتُمْ) (١) .. (فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أُمُواٰ هُمُ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ ) (٢) ..

وفي هذه الحالة قال العلماء: إن تقييد الحكم بقيد في موضع ، وإطلاقه في موضع آخر لا يعني اختلاف الحكمين بل يجب حمل المطلق على المقيد إذا قام الدليل على وجوب ذلك .. وعليه فإن العدالة في الشهود إذا شُرِطَت في موضع ، وأُطْلِقَت في موضع آخر وجب اشتراطها في كل الأحوال التي تتطلب وجود الشهود ..

وقد جاء في بعض أحكام الميراث اشتراط تنفيذ وصية الميت وقضاء دينه من تركته قبل تقسيمها على الورثة كما في قول الله تعالى: (وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُوا جُكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَّهُنَّ وَلَدُ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَنَ أَوْ رَبِّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَنَ مَن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَآ أَوْ دَيْنِ (٣) ..

وعليه وجب تنفيذ هذا الشرط في جميع حالات الميراث التي جاء ذكرها خالية من هذا الشرط من باب حمل المطلق على المقيد ..

وكذلك اشتراط الإيمان في الرقبة التي يُطْلب عتقها في كفَّارة القتل الخطإ كما جاء في قول الله تعالى: ( وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَى أَهْلِهِ آن يَصَّدَّقُوا ( ) ( ) .. وعدم اشتراط ذلك في كفارة اليمين وكفارة الظهار كما جاء في قوله تعالى في الحالتين: (فَكَفَّرَتُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَّمْ يَجَدُ

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية  $7 \wedge 7$  سورة النساء آية  $7 \cdot 7$  سورة النساء آية  $97 \cdot 7$  سورة النساء آية  $97 \cdot 7$ 

فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامِ ۚ ) · · . (وَٱلَّذِينَ يُظَهِرُونَ مِن نِّسَآبِهِمۡ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحۡريرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبَل أَن يَتَمَآسًا ) (٢).. فإن ذلك لا يعني اختلاف الحكم بل يُحْمَل المطلق على المقيد ويصبح شرط الإيمان في الرقبة المراد عتقها واجبًا في جميع الأحكام .. وكذلك تقييد حبوط عمل المرتد ، بموته على الكفر .. وذلك في قول الله تعالى : (وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَنِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ ۗ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ) (٢).. وإطلاق هذا الحكم في قوله تعالى (وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَان فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرينَ )(1).. ففي هذه الحالة أيضًا يُحْمَل المطلق على المقيد ويصبح الموت على الكفر شرطًا لحبوط عمل المرتد . . وتقييد غسل اليدين في الوضوء باشتراط أن يكون الغسل إلى المرفقين ، وإطلاقه في التيمم بعدم ذكر ذلك يتطلب حمل المطلق في التيمم على المقيد في الوضوء فيتم مسح اليدين إلى المرفقين .. وتقييد تحريم الدم بالمسفوح في موضع وإطلاقه في مواضع أخرى يتطلب أيضًا حمل المطلق على المقيد .. وهكذا في كل مطلق قام الدليل على تقييده في موضع آخر .. وحمل المطلق على المقيد إما أن يكون بحسب وضع اللغة إذ إن من عادة العرب استحباب الإطلاق اكتفاء بالقيد إذا ذُكر مرة ، وطلبًا للإيجاز والاختصار .. أو يكون بالقياس إذا كان الحكمان بمعنى واحد وإنما اختلفا في الإطلاق والتقييد .. وهناك أحكام أخرى وردت مطلقة في مواضع وجاءت مقيدة بقيد في موضع ، ثم جاءت مقيدة بقيد مختلف في موضع آخر مثل الصيام في كفارة اليمين ، وفي قضاء

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة آية  $\Lambda$  . (۲) سورة المجادلة آية  $\Pi$  .  $\Pi$  سورة البقرة آية  $\Pi$  . (۱) سورة المائدة آية  $\Pi$ 

رمضان .. فقد جاء مطلقًا دون شرط التتابع أو شرط التفريق .. أما الصيام في كفارة الظّهار ، وكفارة القتل الخطإ فقد جاء مقيّدًا بالتتابع إذ يجب الصيام شهرين متتابعين ، وأما صيام المتمتع بالعمرة إلى الحج الذي لم يجد هَديًا فقد جاء مقيّدًا بالتفريق إذ عليه صيام ثلاثة أيام في الحج ، وسبعة إذا رجع إلى بلده فالأيام العشرة متفرقة .. وبهذا تنافى القيدان فقد جاء القيد بالتتابع مرة ، وجاء القيد بالتفريق مرة .. وعليه وجب إبقاء المطلق على إطلاقه وهو صيام كفارة اليمين ، وقضاء رمضان فيصح فيه التفريق كما يصح فيه التتابع ، وإبقاء المقيد على تقييده فلا يصح في صيام كفارة القتل الخطإ والظّهار إلا التتابع ، ولا يصح في صيام المتمتع بالعمرة إلا التفريق .. وهكذا في كل الأحكام التي اختلف فيها التقييد فلا يصح حمل المطلق على أحد الحكمين المقيدين بل يبقى المطلق على إطلاقه والمقيد على تقييده ..

وفي كل الأحوال التي يُحمل فيها المطلق على المقيد يكون ذلك طبقًا لقواعد اللغة ، وبشرط أن يكون الحكمان الواردان بمعنى واحد وإنما يختلفان في الإطلاق والتقييد .. أما إذا حكم في شيء بأمور محدَّدة ، وحكم في شيء آخر ببعض هذه الأمور وسكت عن بعضها فلا يصح الإلحاق ويبقى كل حكم على ما هو عليه .. ومثال ذلك : ذكر أربعة أعضاء في الوضوء إذ طلب غسل الوجه واليدين ومسح الرأس وغسل الرّجْلَيْن ، وأما في التيمم فلم يُذكر إلا الوجه واليدان فقط .. فلا يصح حمل التيمم على الوضوء بل يبقى كل منهما على حكمه .. وكذلك الحكم في كفارة الظهار بالعتق أو الصوم أو الإطعام على الترتيب ، والحكم في كفارة القتل الخطإ بالعتق والصوم و لم يذكر الإطعام .. فلا يصح في هذه الحالة إحلال الإطعام محل الصيام .. بل يبقى الحكم في كفارة الظهار وكفارة القتل الخطإ على ما هو عليه ..

### المنطوق والمفهوم

من المعلوم أن لكل لفظ مدلولاً يدل على المعنى المراد .. والألفاظ إما أن تدل باقتضائها تدل بمنطوقها وفي هذه الحالة يسمى دلالة المنطوق ، وإما أن تدل باقتضائها وضرورتها ويسمى دلالة الاقتضاء ، وإما أن تدل بمعقولها المستنبط منها ويسمى دلالة الإشارة ، وإما أن تدل بفحواها ويسمى دلالة المفهوم ..

#### ١ – دلالة المنطوق:

وهو ما يدل عليه اللفظ في محل النطق وهو أقسام وإليك البيان:

- (أ) النص: وهو استقلال اللفظ بإفادة معنى على القطع دون احتمالات لمعنى آخر مثل قول الله تعالى: ( فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ أَنَا مَا لَا يَعْمَلُ غيره ويسمى دلالة النص..
- (ب) الظاهر: وهو احتمال معنيين للمنطوق أحدهما راجح والآخر مرجوح فإن حمل المعنى على الراجح فهو دلالة الظاهر مثل قول الله تعالى: ( وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ )(٢) .. وكلمة (طهر) تحتمل معنى انقطاع الحيض ، كما تحتمل معنى الاغتسال ، ومعنى الاغتسال أرجح وأظهر فيُفْهَم من اللفظ أن المراد هو الاغتسال بعد انقطاع الحيض ويسمى ذلك دلالة الظاهر .. ومثل قوله تعالى: (فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ )(٣) .. وكلمة (باغ) تحتمل معنى الجاهل ومعنى ولَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ )(٣) .. وكلمة (باغ) تحتمل معنى الجاهل ومعنى

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۱۹۶ . (۲) سورة البقرة آية ۲۲۲ . (۳) سورة البقرة آية ۱۷۳ .

الظالم ، والظالم هنا أظهر وأغلب ..

(ج) التأويل: وهُو اختيار المعنى غير الظاهر أو المرجوح بدلاً من المعنى الظاهر لقيام دليل على ذلك مثل قول الله تعالى: ( وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ) (1) .. فالمعية إما أن تكون بالذات ، وإما أن تكون بالعلم أو بالعناية والرعاية .. ولَمَّا كان المعنى الظاهر وهو: المعية بالذات - أي وجود الذات في المكان - مستحيل على الله عز وجل ، صُرف اللفظ عن المعنى الظاهر وحُمل على القدرة والعلم أو العناية والرعاية ، أي إن اللفظ يُتُوَّل إلى معنى يليق بتَنْزِيه الله عز وجل عما لا يليق بجلاله وكماله ويسمى ذلك دلالة التأويل .. ومثل قوله تعالى: (وَٱخۡفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ اللهُ لِي مِن ٱلرَّحۡمَةِ ) (٢) .. فإنه يستحيل حمله على الظاهر لاستحالة أن يكون للإنسان أجنحة فيُحمل على الخضوع وحسن الْخُلُق ..

#### ٢ - دلالة الاقتضاء:

وهو تقدير لفظ يُوضع في السياق حتى يُفْهَم المعنى المراد مثل قول الله تعالى: ( وَسَّعَلِ ٱلْقَرِّيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا )<sup>(٣)</sup>. وهنا لابد من تقدير لفظ مُضْمَر وإضافته وهو كلمة (أهل) أي: واسْأَل أهل القرية ، إذ تتوقف صحة المعنى على هذه الإضافة للفظ المقدَّر ويسمى ذلك دلالة اقتضاء..

### ٣ - دلالة الإشارة:

وهو دلالة اللفظ على معنى لم يرد صريحًا في السياق مثل قول الله تعالى :

( فَٱلْكَنَ بَاشِرُوهُنَّ وَٱبْتَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ) (١) .. تقرر الآية إباحة الجماع إلى طلوع الفَجر مما يستلزم كون الْمُجَامِع جُنبًا جزءًا من النهار وهذا يدل على صحة صيام مَنْ أصبح جُنبًا في نَهَار رمضان ويسمى ذلك دلالة الإشارة ..

### ع - دلالة المفهوم:

وهو ما دَلَّ عليه اللفظ لا في محل النطق .. وينقسم إلى مفهوم موافقة ، ومفهوم مخالفة :

(أ) مفهوم الموافقة: وهو ما يوافق حكمه المنطوق ويسمى فحوى الخطاب أو لحن الخطاب مثل قوله تعالى: (فَلاَ تَقُل هُمَآ أُفٍّ وَلاَ تَنْهَرُهُمَا) (٢)... وهنا دلَّت فحوى الخطاب على تحريم السَّب والضَّرْب لأنه أشد من قول كلمة (أف) وأوْلَى بالنهي والزجر .. أما إذا كان المفهوم مساويًا للفظ في الحكم فيسمى لحن الخطاب .. أي المعنى المفهوم من اللفظ والمساوي له في الحكم مثل قوله تعالى: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أُمُوال ٱلْيَتَعَيٰ ظُلِّمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ) (٣) .. وهنا يُفهم من السياق أن إتلاف مال اليتيم بأي صورة – مساوية لاغتصابه وأكله – ممنوعة .. فهذا المعنى المفهوم من اللفظ والمساوي له في الحكم يسمى لحن الخطاب ..

(ب) مفهوم المخالفة: وهو ما يخالف حكمه المنطوق .. وإليك أمثلة لذلك:

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۱۸۷ . (۲) سورة الإسراء آية ۲۳ . (۳) سورة النساء آية ۱۰ .

- (إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا ٍ فَتَبَيَّنُوٓ أَ) (١) .. ومفهوم المخالفة يفيد أن غير الفاسق وهو العدل يُقْبَل خبره ، كمَنْ شهد بأنه رأى هلال رمضان مثلاً ..
- ( ٱلْحَبُّ أَشَّهُرُ مَّعَلُومَتُ ) (٢) .. يُفْهَم من ذلك أن الإحرام بالحج في غير أشهره المعلومة لا يصح ..
- ( وَإِن كُنَّ أُوْلَتِ حَمَٰلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّىٰ يَضَعَنَ حَمَلَهُنَّ ) (٢). يُفْهَم من ذلك أن غير الحامل لا تستحق النفقة ..
- ( فَٱللَّهُ هُوَ ٱلْوَلِيُّ وَهُوَ شَحِي ٱلْمَوْتَىٰ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ) (٤).. أي فغير الله ليس بولي ..
- (فَإِذَآ أَفَضَتُم مِّنَ عَرَفَت ِ فَٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ) (٥)... ثُيفْهَم من ذلك أن الذِّكْر عند غير المشعر الحرام بعد الإفاضة من عرفات ليس مُحَصِّلاً للمطلوب ...
- (فَٱجۡلِدُوهُمۡ تُمَنِينَ جَلَّدَةً )(٦). أي لا أكثر من هذا العدد ولا أقل منه ..
- (فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُر مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُر) (١٠). أي فإذا نكحت الزوج الثاني حلَّت للزوج الأول بشروط النكاح ..
- ( إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) (^) .. أي لك وحدك العبادة لا لغيرك ، وبك وحدك الاستعانة لا بغيرك ..

وبذلك ترى أن مفهوم المخالفة يستنبط حكمًا آخر مضافًا إلى الحكم الذي دل عليه ظاهر اللفظ فتفيد الآية حكمين في وقت واحد .. وسبحان من هذا كلامه ..

<sup>(</sup>۱) سورة الحجرات آية 7 . 7 سورة البقرة آية 9 . 9 . 9 سورة الطلاق آية 9 . 9 سورة الشورى آية 9 .

<sup>(°)</sup> سورة البقرة آية ١٩٨. (٦) سورة النور آية ٤. (٧) سورة البقرة آية ٢٣٠. (٨) سورة الفاتحة آية ٥.

#### العام والخاص

من المسائل التي يجب معرفتها لكل دارس لتفسير القرآن مسألة العام والخاص في آيات القرآن حتى لا يُعَمَّم الحكم وهو خاص بفئة من الناس، أو بحالة خاصة .. أو يُخصَّص الحكم بحالة ، أو بفئة وهو عام يسري على الجميع أو في كل الأحوال .. ولهذا العلم قواعد وضعها العلماء على أساسها يحكم على الآية بالعموم أو بالخصوص ..

وقد عرف العلماء (العام) بأنه: اللفظ الذي يستغرق الصالح له من غير حصر، يمعنى أن كل مَنْ ينطبق عليه اللفظ، أو يندرج تحته يشمله اللفظ أو الحكم فلفظ (الإنسان) مثلاً يعم كل مَنْ يصلح أن يُطلق عليه هذا اللفظ دون حصر لعدد أو تخصيص لأحد. أي إن اللفظ يستغرق أفراد الناس في الوجود كله، ويشملهم بحيث لا يخرج منهم أحد عنه.. ولفظ (المؤمنون) مثلاً يدخل فيه كل مَنْ يصلح أن يتصف بصفة الإيمان فلا يشذ منهم أحد، وعلى ذلك فهو لفظ يعم المؤمنين في كل مكان وزمان..

وقد قسم العلماء العام والخاص إلى أقسام وهي:

٣- العام المخصوص ..

وإليك بيان ذلك وأمثلة توضِّح لك الموضوع:

### ١ - العام الباقي على عمومه:

وهذا القسم هو ما يعم حكمه في كل الأحوال مثل قول الله تعالى :

- ( إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ) -
- ( وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ) () ..
- ( إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيَّا ) -
- ( ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحِييكُمْ ) (١)..

# ۲ – العام المراد به الخصوص:

وهو الذي لا يشمل جميع الأفراد لا من جهة تناول اللفظ ، ولا من جهة الحكم .. بل هو ذو أفراد استُعْمل في فرد منها مثل :

- قول الله تعالى: ( ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخَشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ) (٥) .. فكلمة (الناس) الأولى وإن كانت عامة إلا أن المقصود بها شخص واحد هو « نُعَيْم بن مَسْعُود الأشجعي » (٦) لقيامه مقام كثير في تثبيط المؤمنين ، والدليل على أن المراد به واحد قوله بعد ذلك : ( إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيطَنُ عَلَى أَنْ المراد به واحد قوله بعد ذلك : ( إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيطَنُ فهذه دلالة على أن المراد به يقل : (إنما أولئكم الشياطين) فهذه دلالة ظاهرة في اللفظ ..
- قوله تعالى : ( فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَنَبِكَةُ وَهُوَ قَآبِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ ) (١٠).. المقصود بكلمة الملائكة هو جبريل الأمين (التَلْيُكُلْ) ..
- قوله تعالى : ( أَمْر يَحْشُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَآ ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ ) (٩) ..

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة آية ٤. (٢) سورة الكهف آية ٤٩. (٣) سورة يونس آية ٤٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة آلُ عمران آية ١٧٥ . (<sup>۸)</sup> سورة آل عمران آية ٣٩ . (<sup>9)</sup> سورة النساء آية ٥٤ .

من المعلوم أن المقصود بكلمة (الناس) هنا هو رسول الله (علي (١) ...

#### ٣ – العام المخصوص:

وهو الذي يعم ويشمل جميع الأفراد من جهة تناول اللفظ لها لا من جهة الحكم .. والْمُخَصِّصُ له يكون متصلاً كالاستثناء ، أو الوصف ، أو الشرط ، أو الغاية ، أو بدل البعض من الكل .. وإليك أمثلة لذلك :

- (أ) ما خُصِّصَ بالاستثناء:
- (كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ (٢) ..
- ( وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ ) (٣) ..
  - (ب) ما خُصِّصَ بالوصف:
- ( وَرَبَتِهِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِّسَآبِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ ) (١٠) ..
  - (ج) ما خُصِّصَ بالشرط:
- (وَٱلَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلۡكِتَبَ مِمَّا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيمِمْ خَيْرًا) (٥)..
  - (د) ما خُصِّصَ بالغاية:
  - ( فَقَايِتِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيٓءَ إِلَىٰٓ أَمْرِ ٱللَّهِ ) (٦)
  - ( فَأَعۡتَرِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلۡمَحِيضِ ۗ وَلَا تَقۡرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطۡهُرۡنَ ) ..
    - (٥) ما خُصِّصَ ببدل البعض من الكل:
    - ( وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَن ٱسۡتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ) ( .. أُسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا

<sup>(</sup>۱) القرطبي في تفسير الآية . (7) سورة القصص آية  $\Lambda\Lambda$  . (7) سورة النساء آية (7) .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية ٢٣ . (٥) سورة النور آية ٣٣ . (٦) سورة الحجرات آية ٩ .

 $<sup>^{(</sup>V)}$  سورة البقرة آية  $^{(N)}$  .  $^{(N)}$  سورة آل عمران آية  $^{(V)}$ 

هذا .. وقد يكون الْمُخَصِّص للعام المخصوص منفصلاً .. كآية أخرى في موضع آخر ، أو حديث نبوي ، أو إجماع من الصحابة (رضوان الله عليهم) ، أو قياس .. وإليك أمثلة لذلك ..

## (أ) ما خُصِّصَ بالقرآن:

- قوله تعالى : ( وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصَ بَأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوٓءِ )(١)..
- خُصَّ منها الحامل، والمطلقة قبل الدخول بقوله تعالى: (وَأُوْلَنتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجُمَالِ أَجُمُالِ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ) (٢) ، وبقوله تعالى: (يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا نَكَحۡتُمُ ٱلْمُؤۡمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقۡتُمُوهُنَّ مِن قَبۡلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمۡ عَلَيۡهِنَّ مِن قَبۡلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمۡ عَلَيۡهِنَ مِن عَبۡلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ مِن عَدَّوْمَ عَلَيْهِنَ مِن عَدَّةٍ تَعۡتَدُّونَهَا) (٣) ..

## (ب) ما خُصِّصَ بالحديث:

آيات المواريث خص منها القاتل ، والمخالف في الدين فإنَّهما لا يرثان إذ لا يرث القاتل مَنْ قتله كما لا يتوارث أهل ملَّتيْن .. وكذلك تحريم الميتة خص منها الجراد وميتة السمك ..

# (ج) ما خُصِّصَ بالإجماع:

آية المواريث خص منها الرقيق بإجماع الصحابة ، فالعبد وما ملكت يمينه ملك لسيده ، فلا يرث العبد أباه أو ابنه .. وهكذا ..

## (ء) ما خُصِّصَ بالقياس:

حددت الآيات عقوبة الْجَلْد للأَمَة الزانية بنصف عقوبة الْحُرَّة ، وقد تم

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۲۲۸ . (<sup>۲)</sup> سورة الطلاق آية ٤ . (<sup>۳)</sup> سورة الأحزاب آية ٤٩ .

قياس العبد على الأَمَة فعليه نصف عقوبة الْحُرِّ إِن زِين ..

هذا .. وقد يحدث تخصيص لعموم السنة بالقرآن .. وإليك أمثلة لذلك :

- قوله (عَلَيْ): ( لاَ تَحِلُّ الصَّدَقَةُ لِغَنِيٍّ وَلاَ لِذِي مِرَّةٌ ( ) سَوِيٍّ ( ) ... خُصِّصَ بقوله تعالى: ( إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا خُصِّصَ بقوله تعالى: ( إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُونُهُمْ ) ( ) ...
- قوله (على النَّقَى الْمُسْلَمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَالْقَاتِلُ وَالْمَقْتُولُ فِي النَّارِ) (١٠٠٠. خُصِّصَ بقوله تعالى : (وَإِن طَآبِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا) (١٠٠٠. هذا . . وهناك إرشادات عامة وضعها العلماء لمعرفة العام ، وإليك البيان : 1 كُلُّ :

إذا جاءت مبتدأة أفادت العموم ، مثل قوله تعالى : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ ﴾..

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب الإيمان . (۲) سورة التوبة آية ۲۹ . (۳) ذي مرة : أي قوي شديد .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سَويّ : صحيح الهيئة والعقل . <sup>(٥)</sup> رواه الترمذي كتاب الزكاة . <sup>(٦)</sup> سورة التوبة آية ٢٠ .

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري كتاب الإيمان . (٨) سورة الحجرات آية ٩ . (٩) سورة الرحمن آية ٢٦ .

وكذلك إذا جاءت تابعة ، مثل قوله تعالى : (فَسَجَدَ ٱلۡمَلَتِهِكَةُ كُلُّهُمۡ أَجۡمَعُونَ)(١)..

## ٢ – الذي – التي (وتثنيتهما وجمعهما):

كل ما يأتي بعدها يفيد العموم ، مثل قول الله تعالى : (وَٱلَّذِي قَالَ لِوَ'لِدَيْهِ أُفَّ لِّهُ الله تعالى في أُفِّ لَكُمَآ) (٢). فإن المراد به كل مَنْ صدر عنه هذا القول بدليل قوله تعالى في الآية بعدها : ( أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ ) (٣) . .

# ٣ - أَيُّ - ما - مَنْ :

كل ما يأتي بعدها يفيد العموم إذا جاءت شرطًا أو استفهامًا أو موصولاً مثل قوله تعالى : ( قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانَ اللَّهَ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ الْخُسْنَى أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ الْخُسْنَى أَنْ ) ( أَنْ يَعْمَلُ شُوّءًا يُجُزَبِهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ) ( أَنْ يَعْمَلُ شُوّءًا يُجُزَبِهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَمَلُ شُوّءًا يُجُزَبِهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَمَلُ شُوّءًا يُجُزَبِهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَمَلُ شُوّءًا يُجُزَبِهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ شُوّءًا يُجُزَبِهِ مَا اللَّهُ عُولَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللِلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ الللللللَّه

# ٤ - الجمع المضاف أو المعرف بأل:

مثل قول تعالى : (يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي ٓ أُولَدِكُم ۖ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنتَيَيْنِ ۗ) (١١). . ( فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ

<sup>(</sup>۱) سورة الحجْر آية ۳۰ . (۲) سورة الأحقاف آية ۱۷ . (۳) سر

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سورة النساء آية ١٦ . (<sup>(۸)</sup> سورة الإسراء آية ١١٠ .

<sup>(</sup>۱۰) سُورة النساء آية ۱۲۳ . (۱۱) سورة النساء آية ۱۱ .

 $<sup>^{(</sup>T)}$  سورة الأحقاف آية  $1 \wedge 1$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة الطلاق آية ٤.

<sup>(</sup>٩) سورة الأنبياء آية ٩٨.

<sup>(</sup>١٢) سُورة المؤمنون آية ١.

وَجَدتُهُوهُم (١) ...

# اسم الجنس المضاف أو المعرف بأل :

مثل قوله تعالى: ( فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أُمْرِهِ ٓ ) (١) أي كل أمر الله .. ( وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ ) (٣) أي كل بيع .. ( إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسْرٍ ) (١) أي كل إنسان بدليل قوله تعالى في الآية بعدها: ( إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ) (٥) ..

# ٦ - النكرة في سياق النفي أو النهي أو الشرط:

مثل قوله تعالى : ( وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ ، ( ﴿ وَالِكَ ٱلْكِتَبُ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ ، ( ﴿ وَالِكَ ٱلْكِتَبُ اللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ ، ( ﴿ وَاللَّهُ مَن وَلَا مُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ) ( ( وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ ) ( ( ) . . ( وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ ) ( ( ) . . ( وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ ) ( ) . .

تلك أمثلة سقناها عن العام والخاص في القرآن ، مما يتضح به سعة هذا العلم الذي وضع العلماء قواعده وأسسه فجزاهم الله عن أمة القرآن خير الجزاء ..



<sup>(</sup>۱) سورة التوبة آية ٥ . (<sup>۲)</sup> سورة النور آية ٦٣ .

<sup>.</sup> ۳ سورة العصر آية  $^{(\circ)}$  سورة العصر آية  $^{(\xi)}$ 

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة البقرة آية  $^{(\wedge)}$  .  $^{(\wedge)}$  سورة البقرة آية  $^{(\vee)}$ 

<sup>(</sup>١٠) سورة التوبة آية ٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة البقرة آية ۲۷٥ .

<sup>(</sup>٦) سورة الحجر آية ٢١.

<sup>(</sup>٩) سورة الإسراء آية ٢٣.

### الخبر والإنشاء

قال أكثر علماء اللغة: إن الكلام ينقسم إلى قسمين هما: الخبر، والإنشاء.. وعليه فإن القرآن الكريم - من حيث اللغة - ينقسم إلى هذين القسمين الرئيسين:

## • (أ) الخبر :

وهو أصلاً كلام يُقصد به إفادة الْمُخَاطَب بأمور .. وإنما قد يخرج الخبر عن هذا المقصد إلى مقاصد أخرى متعددة ، ومعان مختلفة : كالأمر ، والنهي ، والدعاء ، والتعجب ، والوعد ، والوعيد .. وإليك أمثلة لكل نوع من هذه الأنواع :

# ١ - الأمر : مثل قوله تعالى :

( وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أُولَكَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ) (١) ..

( وَٱلۡمُطَلَّقَتُ يَرَبَّصۡ .. بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوٓءٍ ۖ ) .. (

هاتان الآيتان – وإن جاءتا في صيغة الخبر – المراد في أولاهما : الأمر بالإرضاع ، وتحديد مدته . . وفي الثانية : الأمر بالتزام الْمُطَلَّقة بالعدَّة ، وتحديد مدتها . .

## ٧ - النَّهْي : مثل قوله تعالى :

 $( \vec{\tilde{X}} )$  يَمَشُهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ  $(\vec{\tilde{X}})$ ..

هذه الآية - وإن جاءت في صيغة الخبر - المراد منها نَهْي الْجُنُب والحائض عن مس المصحف ..

٣- الدُّعاء: إذا جاءت الآيات بصيغة الدعاء منسوبًا إلى الله تعالى فلا يُقَال إن هذا دعاء من الله على المذكورين في الآية ، وإنما هو بالنظر إلى ما تفهمه العرب ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۲۳۳ . (۲) سورة البقرة آية ۲۲۸ . (۳) سورة الواقعة آية ۷۹ .

أي: هؤلاء ممن يجب أن يُقال لهم عندكم هذا .. مثل:

 $( \ddot{\vec{r}}$  يَكَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ  $)^{(1)}$  ..

(يُضَهِءُونَ قَوْلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبْلُ قَيْتَلَهُمُ ٱللَّهُ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ) (٢)..

( وَيَلُّ يُوْمَبِنِ لِّلْمُكَذِّبِينَ  $)^{(7)}$ ..

( وَقَالَتِ ٱلۡيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغۡلُولَةً ۚ غُلَّتَ أَيۡدِيهِمۡ وَلُعِنُواْ مِمَا قَالُواْ ) (١٠٠٠.

# ٤ - التَّرَجِّي : مثل قوله تعالى :

(ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَیٰ ﴿ فَقُولَا لَهُ وَقُولاً لَهُ وَقُولاً لَيْنَا لَّعَلَّهُ مِيْتَذَكَّرُ أَوْ يَخَشَىٰ ) (٥).. ومعناه: اذهبا على رجائكما وطمعكما .. أما الله تعالى فقد علم من الأزل أن فرعون لن يتذكر ولن يخشى ..

3- التَّعَجُّب: وهو استعظام صفة خرج بِهَا الْمُتَعَجَّبُ منه عن نظائره ، أو معنى تعظيم الأمر في قلوب السامعين .. فإذا ورد التعجب من الله صُرِفَ إلى المخاطَب ، إذ لا يوصف سبحانه بالتعجب لأنه استعظام يصحبه الْجَهْل .. وهو تعالى مُنزَّه عن ذلك .. ولذا يعبر عنه بأنه : تعجيب من الله للمخاطبين .. أي إن هؤلاء المذكورين يجب أن يُتَعجَّب منهم .. وللتعجب صيغتان موضوعتان خصيصًا له .. هما : (ما أفعل) و (أفعل ب) مثل :

( فَمَآ أُصِّبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ) (١)

( أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا ) (٧) ، أي: وأَبْصِرْ بِهِمْ ..

<sup>(</sup>۱) سورة المسد آية ۱ . (<sup>۲)</sup> سورة التوبة آية ۳۰ . (<sup>۳)</sup> سورة المطففين آية ۱۰ .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية ٦٤ . (°) سورة طه الآيتان ٤٤ ، ٤٣ . البقرة آية ١٧٥ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة مريم آية  $^{(\vee)}$ 

وقد يُعَبَّر عن التعجب بصيغ أخرى لم توضع في الأصل له ، وإنما يُفهم منها التعجب من قرينة الكلام . . ومن ذلك قوله تعالى :

( كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَكُنتُمْ أُمُواتًا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ اللَّهِ وَكُنتُمْ أُمُواتًا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُحِيدُكُمْ ثُمَّ اللَّهِ وَكُنتُمْ أُمُواتًا فَأْرِيد بالاستفهام هنا إلَيْهِ تُرْجَعُونَ) الله الستفهام وإنما أُرِيد بالاستفهام هنا التعجب ، لا حقيقة الاستفهام ..

ومن ذلك أيضًا ما جاء من أفعال على وزن (فَعُلَ) إذا أُرِيد به المدح أو الذَّم .. فهما يتضمنان معنى التعجب .. مثل قوله تعالى :

 $(-2 \hat{b}_{1})^{(7)}$  مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا

وقوله: (كَبْرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَ هِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا) (٣) ..

٦- الوعد والوعيد : مثل قوله تعالى :

( سَيَهْدِيمِ مَ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ ٱلْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴿ ) ...

( وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ) (٥) ..

٧- النفي والْجَحْد : والفرق بين النفي والجحد أن النافي إذا كان صادقًا سُمِّي كلامه نفيًا ، ولا يسمى جحدًا .. أما إذا كان كاذبًا فَيُسَمَّى كلامه جحدًا ، ويُسمَّى نفيًا أيضًا .. فكل جحد نفي ، وليس كل نفي جحدًا ..

ومثال النفي ما جاء في قوله تعالى :

( مَّا كَانَ مُحُمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّانَ ﴿)(٦) ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية  $7 \wedge 7$  سورة الفرقان آية  $7 \wedge 7$  سورة الكهف آية  $9 \wedge 7$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة محمد الآيتان ٥ ، ٦ . (<sup>٥)</sup> سورة الشعراء آية ٢٢٧ . (<sup>٦)</sup> سورة الأحزاب آية ٤٠ .

ومثال الجحد ما جاء في قوله تعالى:

( وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسۡتَيۡقَنَتَهَاۤ أَنفُسُهُمۡ ظُلَّمًا وَعُلُوًّا ) (١٠٠٠ ..

وأدوات النفي هي : (لا) ، (لات) ، (ليس) ، (ما) ، (إنْ) ، (لم) ، (لَمّا) ، (لن) .. وانتفاء الشيء عن الشيء قد يكون لكونه لا يمكن منه عقلاً ، أو لكونه لا يقع منه مع إمكانه ، أو لنفي الاستطاعة .. ونفي الذات الموصوفة قد يكون لنفي الصفة دون الذات ، وقد يكون نفيًا للذات أيضًا .. وقد يُرادُ بالنفي نفي الشيء رأسًا لعدم كمال وصفه ، وانتفاء ثمرته .. كما أن نفي العام يدل على نفي الخاص ، لكن ثبوت العام لا يدل على ثبوت الخاص .. وثبوت الخاص يدل على على ثبوت العام .. كما أن نفي الواحد على ثبوت العام ، لكن نفي الخاص لا يدل على نفي العام .. كما أن نفي الواحد يلزم منه نفي الجنس ، ونفي الأدنى يلزم منه نفي الأعلى .. وإليك أمثلة لذلك :

- نفي الصفة دون الذات ، مثل قوله تعالى : ( وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ) (٢) . . فالنفي هنا نفي للصفة وليس نفيًا للذات ، أي إن الأجساد موجودة لكنها ليست خالدة أو مستغنية عن الطعام . .
- نفي الذات بنفي الصفة ، مثل قوله تعالى : ( مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ لَيُطَاعُ ) (٢) . . أي لا شفيع لهم أصلاً ، ولا شافعين تنفعهم شفاعتهم ..
- نفي الشيء مقيدًا والمراد نفيه مطلقًا مبالغة في النفي ، مثل قوله تعالى : ( وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ ربِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ وَعِندَ رَبِّهِ ] ( ) . .

<sup>(</sup>۱) سورة النمل آية ١٤. (٢) سورة الأنبياء آية ٨. (٣) سورة غافر آية ١٨. <sup>(٤)</sup> سورة المدثر آية ٤٨.

<sup>(°)</sup> سورة المؤمنون آية ۱۱۷.

ومن المعلوم أن الزعم بوجود إله مع الله لا يكون إلا عن غير برهان .. وقوله تعالى : ( وَيَقَتْلُونَ ٱلنَّبِيِّئَ بِغَيْرِ حَق ِ ) (١).. ومن الطبيعي أن قتل الأنبياء لا يكون إلا بغير حق ..

- نفي الشيء رأسًا لعدم كمال وصفه وانتفاء ثمرته ، مثل قوله تعالى : ( إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُ مُجِّرِمًا فَإِنَّ لَهُ حَهِمَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ) (٢) .. فنفى الموت عنه لأنه ليس بموت صريح ، ونفى الحياة لأنّها ليست بحياة طبيعية ولا نافعة .. ومثل قوله تعالى : ( وَتَرَلَّهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ) (٣) .. أي إنّها تنظر إليه بإقبالها عليه وليست تبصر شيئًا ..
  - نفي الاستطاعة .. وهذا النوع قد يُراد به :
- ١ نفي القدرة والإمكان .. مثل قوله تعالى : ( فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا اللهِ مَ يَرْجِعُونَ )
   إَلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ )
- ٢- نفي الامتناع .. مثل قوله تعالى : ( إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّلَكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ)<sup>(٥)</sup> .. أي هل يفعل ، أو هل تجيبنا فتسأله ذلك ، فقد علموا أنه سبحانه وتعالى قادر على الإنزال ، وأن « عيسى » (العَلَيْكُلُ) قادر على السؤال ..
- ٣- الوقوع بمشقة وكلفة .. مثل قوله تعالى : ( قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا)<sup>(٦)</sup>..

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ٢١ . (٢) سورة طه آية ٧٤ . (٣) سورة الأعراف آية ١٩٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة يس آية ٥٠ . (٥) سورة المائدة آية ١١٢ . (٦) سورة الكهف آية ٢٧ .

- نفي الخاص بنفي العام .. مثل قوله تعالى : ( مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَا أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ وَ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَتِ لَّا يُبْصِرُونَ ) (١ .. ويُلاحَظ أنه لم يقل ذهب بضوئهم بعد قوله (أضاءت) لأن النور أعم من الضوء إذ يُقَال على القليل وعلى الكثير ، وأما الضوء فإنه يُقال على النور الكثير ، مثل قوله تعالى : (هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءً وَٱلْقَمَر نُورًا ) (٢ .. وعليه فذهاب النور عنهم يعني الظلام الدامس أما ذهاب الضوء عنهم فقد يعني ذهاب النور الكثير مع احتمال وجود بعض النور القليل .. ولذلك قال عقبه : ( وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ) (٣ .. .
- ثبوت العام بثبوت الخاص .. مثل قوله تعالى : ( وَسَارِعُوۤاْ إِلَىٰ مَغُفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمۡ وَجَنَّةٍ عَرِّضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ) (3) .. ويُلاحظ أنه لم يذكر طولها لأن العرض أحص من الطول ، إذ كل ما له عرض فلابد أن يكون له طول وليس كل ما له طول له عرض ..

#### • (ب) الإنشاء:

وهو القسم الثاني من أقسام الكلام ، ويَرد في صيغ متعددة ومعان مختلفة : كالاستفهام ، والأمر ، والنهي ، والتميي ، والترجي ، والنداء ، والتحسر ، والشرط ، والقَسَم .. وإليك أمثلة لكل نوع من هذه الأنواع :

1- الاستفهام: وهو طلب الفهم، وهو بمعنى الاستخبار.. وأدوات الاستفهام هي : (الهمزة)، (ما)، (مَن)، (أي)، (كم)، (كيف)، (أين)،

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية (7) سورة يونس آية (7) سورة البقرة آية (7) سورة البقرة آية (7) سورة آل عمران آية (7)

(أنَّى) ، (متى) ، (أيَّان) ، (هل) .. والاستفهام إما أن يكون استفهامًا حقيقيًّا ، أو غير حقيقي مثل:

• الإنكار: والمعنى فيه النفي ، وما بعده منفي ، ولذلك تصحبه (إلا) مثل قوله تعالى: ( فَهَلَ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ) (١) ..

ويعطف عليه المنفي مثل قوله تعالى: ( فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَّ ٱللَّهُ ۗ وَمَا لَهُم مِّن تَاصِرِينَ )(٢) ..

و كثيرًا ما يصحبه التكذيب ، وهو في الماضي بمعنى (لم يكن) ، وفي المستقبل بمعنى (لا يكون) مثل قوله تعالى : ( أَفَأَصَفَاكُمْ رَبُّكُم بِٱلْبَنِينَ وَٱتَّخَذَ مِنَ الْمَلَيْكِةِ إِنَاتًا أَنَا أَي لم يفعل ذلك .. وقوله تعالى : ( أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَا كُرهُونَ ) أي لم يكون هذا الإلزام ..

• التوبيخ: وهو من قبيل الإنكار إلا أن الأول إنكار إبطال ، وهذا إنكار توبيخ على أن ما بعده أمر جدير بأن يُنفى .. وأكثر ما يقع التوبيخ في أمر ثابت يتم التوبيخ على فعله .. مثل قوله تعالى : ( أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ )(٥). ( أَفَعَصَيْتَ أَمْرى)(٢) ..

كما يقع التوبيخ أيضًا على ترك فعل كان ينبغي أن يقع .. مثل قوله تعالى : ( أَوَلَمْ نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ ) ( ( أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً فَهُا جِرُواْ فِيهَا ) ( ( ) .. ( ) ..

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية ٣٥. (٢) سورة الروم آية ٢٩. (٣) سورة الإسراء آية ٤٠.

<sup>(</sup>۲) سورة هود آية ۲۸. (٥) سورة الصافات آية ٩٥. (٦) سورة طه آية ٩٣.

 $<sup>^{(\</sup>gamma)}$  سورة فاطر آية  $^{(\gamma)}$  .  $^{(\gamma)}$  سورة النساء آية  $^{(\gamma)}$ 

- التقرير: وهو حمل المخاطب على الإقرار والاعتراف بأمر قد استقر عنده ..
   مثل قوله تعالى: ( أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴿) ..
   ( أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ( ) ..
- التعجُّب أو التعجيب: وهو تعجيب المخاطب من أمر غريب يجب أن يُتعَجَّب منه .. مثل قوله تعالى : ( كَيْفَ تَكُفْرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَحْيَكُمْ ).. ( فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا )..
- العتاب : وهو إشعار المخاطَب بالتقصير كي يتدراكه .. مثل قوله تعالى : (أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَن تَخَشَعَ قُلُوجُهُمۡ لِذِكِرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ ) (٥) .. (عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمۡ ) (٦) ..
- التذكير: وهو حثّ المخاطَب على تَذَكَّر أمر قد غفل عنه أو لم يضعه موضع الاعتبار .. مثل قوله تعالى : ( أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَسَبَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُواْ الاعتبار .. مثل قوله تعالى : ( أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَسَبَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُواْ الشَّيْطَنَ اللَّهُ اللَّهُ مِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ الشَّيْطَنَ اللَّهُ مِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ اللَّهُ مَا فَعَلَتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ اللَّهُ مَا نَعُلَمُ مَا فَعَلَمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ اللَّهُ مَا نَعُلُمُ مَا فَعَلَمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ اللَّهُ مَا نَعُلُمُ مَا فَعَلَمُ مِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ اللَّهُ مَا نَعُلُمُ مَا فَعَلَمُ مِيْوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ اللَّهُ مَا يَعْمُ مَا فَعَلَمُ مِيْوسُفَ وَأَخِيهِ إِنَا اللهَ اللهُ الله
- التفخيم: وهو تعظيم أمر ظهرت أهميته.. مثل قوله تعالى: (وَيَقُولُونَ يَــُويَلَتَـنَا
   مَالِ هَــٰذَا ٱلۡكِتَـٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَا)<sup>(٩)</sup>..
- التهويل والتخويف: وهو لإشعار المخاطَب بخطورة الأمر.. مثل قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) سورة الشرح الآيتان 1 ، 1 . (7) سورة الزمر آية 77 . (7) سورة البقرة آية 7 .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة المزمل آية ١٧ . (<sup>٥)</sup> سورة الحديد آية ١٦ . (<sup>٦)</sup> سورة التوبة آية ٤٣ .

<sup>(</sup> $^{(V)}$  سورة يس آية  $^{(A)}$  .  $^{(A)}$  سورة يوسف آية  $^{(A)}$  .  $^{(P)}$  سورة الكهف آية  $^{(V)}$ 

- ( ٱلْحَاَقَةُ ١ مَا ٱلْحَاقَةُ ١ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْحَاقَةُ ١ .. ( الْحَاقَةُ ١ مَا الْحَاقَةُ
- التسهيل والتخفيف: وهو بيان أن الأمر غير شاق ولا عسير.. مثل قوله
   تعالى: (وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ (٢)..
- التهديد والوعيد: وهو إشعار المخاطب بفظاعة ما ينتظره في حالة عصيان الأمر أو عدم الامتثال .. مثل قوله تعالى : ( أَلَمْ نُهِ لِلِكِ ٱلْأُولِينَ شَ ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الْأَمْرِ أو عدم الامتثال .. مثل قوله تعالى : ( أَلَمْ نُهِ لِلِكِ ٱلْأُولِينَ شَ ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الْأَخِرِينَ شَ )(٢) ..
- التكثير: وهو إشعار المخاطب بكثرة أمثال ما ذكر.. مثل قوله تعالى: (وَكَم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتًا أَوْ هُمْ قَآبِلُونَ)<sup>(٤)</sup>..
- التسوية : وهو الاستفهام الداخل على جملة يصحّ حلول المصدر محلّها .. مثل قوله تعالى : (إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ )(٥)..
- الأمر: وهو طلب الفعل بصيغة الاستفهام لتأكيد الأمر.. مثل قوله تعالى: ( فَهَلَ أَنتُم مُّنتَهُونَ ) (٦) ..
- التنبيه: وهو من أقسام الأمر لِلَفْت نظر المخاطب.. مثل قوله تعالى:
   (أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ مَاكِنًا)<sup>(٧)</sup>..
- الترغيب: وهو حث المخاطب على فعل المطلوب لما يُرْجى من ورائه .. مثل قوله تعالى : ( هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ تِجَــُرة تِنجيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ) (٨) ..
- النهي : وهو نَهْي المخاطَب عن الفعل بصيغة الاستفهام .. مثل قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة الآيات من ١: ٣. (٢) سورة النساء آية ٣٩. (٣) سورة المرسلات الآيتان ١٦، ١٧.

<sup>(</sup>٤) سُورة الأعراف آية ٤. (٥) سُورة البقرة آية ٦. (٦) سُورة المائدة آية ٩١.

 $<sup>^{(</sup>V)}$  سورة الفرقان آية  $^{(A)}$  .  $^{(A)}$  سورة الصف آية  $^{(V)}$ 

- ( أَكَنْشُونَهُمْ ۚ فَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ) (١) ..
- الدعاء: وهو كالنهي إلا أنه طلب من الأدبى إلى الأعلى .. مثل قوله تعالى: ( أَيُّ لِكُنَا مِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَّآ ) (٢)..
- الاسترشاد: وهو طلب معرفة الحِكْمة .. مثل قوله تعالى: (قَالُوۤا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفۡسِدُ فِيهَا وَيَسۡفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ كِمۡدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ) (٣) ..
- الاستبطاء: وهو تعجّل حصول المطلوب بعد طول انتظار .. مثل قوله تعالى: (حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصِّرُ ٱللَّهِ) (٥) ..
- العرض: وهو عرض الأمر في صيغة استفهام.. مثل قوله تعالى: ( أَلَا تُحِبُّونَ أَللَهُ لَكُمْ ) ( أَلَا تُحِبُّونَ أَللَهُ لَكُمْ ) (٦) ..
- التحضيض: وهو تحريض المخاطب وتحفيزه لعمل ما هو واجب عليه .. مثل قوله تعالى : ( أَلَا تُقَاتِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُوۤاْ أَيْمَانَهُمۡ وَهَمُّواْ بِإِخْرَاجِ ٱلرَّسُولِ) (٧)..
- التجاهل: وهو ادعاء عدم العلم بالشيء الواضح .. مثل قوله تعالى : (أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا ) (٨) ..
- التعظيم : وهو رفع شأن ما يجب معرفة قدره .. مثل قوله تعالى : (مَن ذَا

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة آية ۱۳ . (۲) سورة الأعراف آية ١٥٥ . (٣) سورة البقرة آية ٣٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف آية ٥٣ . (٥) سورة البقرة آية ٢١٤ . (٦) سورة النور آية ٢٢ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة التوبة آية  $^{(\vee)}$  .  $^{(\wedge)}$  سورة ص آية  $^{(\vee)}$ 

- ٱلَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ آ إِلَّا بِإِذْنِهِ \_ ) (١)
- الاكتفاء: وهو بيان أن الأمر المذكور فيه الكفاية .. مثل قوله تعالى: ( أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِّلْمُتَكَبِّرِينَ ) (٣) ..
- الاستبعاد : وهو توقع عدم حدوث الشيء في القريب .. مثل قوله تعالى : ( أَنَّىٰ لَهُمُ ٱلذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَآءَهُمۡ رَسُولٌ مُّبِينٌ ) ( أَنَّىٰ لَهُمُ ٱلذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَآءَهُمۡ رَسُولٌ مُّبِينٌ ) ( .. )
- الإيناس: وهو إذهاب الرهبة من قلب المخاطَب. مثل قوله تعالى: ( وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَـٰمُوسَىٰ ) (٥) ..
- التهكم والاستهزاء: وهو السخرية من شخص أو من أمر .. مثل قوله تعالى :
   (قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَّتُرُكَ مَا يَعَبُدُ ءَابَآؤُنَآ أَوْ أَن نَّفَعَل فِي ٓ أُمُولِنَا مَا نَشَتَوُاْ )<sup>(٦)</sup> ..
- الإخبار: الإعلام بأمر واقع أو قد وقع.. مثل قوله تعالى: ( هَلَ أَتَىٰ عَلَى عَلَى الإخبار: الإعلام بأمر واقع أو قد وقع .. مثل قوله تعالى: ( هَلَ أَتَىٰ عَلَى اللهِ نَسَن حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْر لَمْ يَكُن شَيْءًا مَّذْكُورًا ) (٧) ..

هذا .. ويُلاحظ بقاء معنى الاستفهام مع كل أمر من الأمور السابقة على رغم تعدّد وتنوّع الهدف من الاستفهام ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ٢٥٥ . (<sup>۲)</sup> سورة الأنبياء آية ٣٦ . (<sup>٣)</sup> سورة الزمر آية ٦٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة الدخان آية 17 .  $(\circ)$  سورة طه آية 17 .  $(\dagger)$  سورة هود آية 17 .

<sup>(</sup>٧) سورة الإنسان آية ١.

Y- الأمر: وهو طلب فعل وصيغته: (افعل) ، (لتفعل) .. ويشترك الأمر والدعاء في اللفظ والمعنى ، ويتفاوتان استعلاءً وتَسَفُّلاً ، أو يتفاوتان في الرتبة .. والأمر يَرِدُ حقيقة في الأمور التي أوجبها الله على عباده .. مثل قوله تعالى: (وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ )(1) .. (وَلَتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَكُ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ )(1) ..

ويرد الأمر مجازًا لمعان أخرى .. منها:

- الندب : مثل قوله تعالى : ( وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسۡتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمۡ تُرۡحَمُونَ ) (٣) ..
  - الإباحة : مثل قوله تعالى : ( وَإِذَا حَلَلْتُمَّ فَٱصۡطَادُواْ )<sup>(٤)</sup> ..
  - الدعاء : مثل قوله تعالى : (رَّبِّ ٱغۡفِرۡ لِي وَلِوَ ٰلِدَيَّ ) · · ·
  - التهديد: مثل قوله تعالى: ( ٱعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ۖ إِنَّهُۥ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ) (٦) ..
    - - التعجيز : مثل قوله تعالى : ( فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ِ ) ..
      - الامتنان : مثل قوله تعالى : ( كُلُواْ مِن تُمَرِهِ مَ إِذَآ أَثْمَرَ ) ( هُ ..
  - التعجيب: مثل قوله تعالى: ( ٱنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُّواْ ) (١٠٠) ...
- التسوية : مثل قوله تعالى : ( ٱصْلَوْهَا فَٱصْبِرُوۤاْ أَوۡ لَا تَصْبِرُواْ سَوَآءُ عَلَيْكُم ۗ إِنَّمَا

 $<sup>^{(2)}</sup>$  سورة المائدة آية  $^{(3)}$  .  $^{(4)}$  سورة نوح آية  $^{(5)}$ 

 $<sup>^{(\</sup>prime)}$  سورة الدخان آية ٤٩ .  $^{(\wedge)}$  سورة البقرة آية ٢٣ .

<sup>(</sup>١٠) سورة الإسراء آية ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية ٢٠٤.

<sup>(</sup>۲) ... " . " (۲)

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة فصِّلت آية ٤٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> سورة الأنعام آية ١٤١ .

تُجُزَّوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ )(١)..

• الإرشاد: مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَشُّهِدُوۤا إِذَا تَبَايَعۡتُمۡ ﴾ ..

• الاحتقار : مثل قوله تعالى : ( أَلْقُواْ مَآ أَنتُم مُّلْقُونَ )<sup>(٣)</sup> ..

• الإنذار : مثل قوله تعالى : ( قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً ۖ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ )<sup>(٤)</sup>..

• الإكرام: مثل قوله تعالى: ( ٱدۡخُلُوهَا بِسَلَم ٟ ءَامِنِينَ ) ( ٥٠٠٠ ..

• التكوين : مثل قوله تعالى : (كُن فَيَكُونُ ) (٦)

التكذيب: مثل قوله تعالى: (قُلْ هَلُمَّ شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ
 هَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللل

• المشورة : مثل قوله تعالى : ( فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَك ) (٩) ..

• الاعتبار : مثل قوله تعالى : ( ٱنظُرُوٓاْ إِلَىٰ ثَمَرِهِ ٓ إِذَآ أَثَمَرَ وَيَنْعِهِ ٓ ) (١٠) ..

٣- النهي : وهو طلب الكُفّ عن فعل وصيغته (لا تفعل) وهو حقيقة في التحريم .. ويَردُ مجازًا على معان أخرى منها ..

• الكراهة : مثل قوله تعالى : ( وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ) (١١) ..

• الدعاء : مثل قوله تعالى : ( رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ) (١٢) ..

<sup>(</sup>١) سورة الطور آية ١٦. (٢) سورة البقرة آية ٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر آية ٨. (٥) سورة الحجر آية ٤٦.

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة المائدة آية  $\wedge \wedge$  .  $^{(\wedge)}$  سورة الأنعام آية  $^{(\vee)}$ 

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنعام آية ٩٩ . في الله الله علمان الله ١٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة يونس آية . A .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة النحل آية ٤٠.

<sup>(</sup>٩) سورة الصافات آية ١٠٢.

 $<sup>^{(17)}</sup>$  سورة آل عمران آية  $\Lambda$  .

- الإرشاد: مثل قوله تعالى: ( لَا تَسْئَلُواْ عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ) (١) ..
  - التسوية : مثل قوله تعالى : ( فَٱصۡبِرُوۤا أَوۡ لَا تَصۡبِرُواْ ) (٢٠ . . .
- الاحتقار والتقليل: مثل قوله تعالى: ( وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ َ أُزُوا جًا مِنْ مُ مَنْ عَيْنَاكِ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ َ أُزُوا جًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحُيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ (٣) ...
- بيان العاقبة: مثل قوله تعالى: ( وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُمُواَتَا بَلَ أَحْيَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ )(٤)...
  - التيئيس : مثل قوله تعالى : ( لَا تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ) ( ) ..
    - الإهانة : مثل قوله تعالى : ( ٱخۡسَءُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ) ( ٦٠ ..

**٤ - التمنّي**: وهو طلب حصول شيء على سبيل المحبَّة ، ولا يشترط إمكان المُتَمنِّي .. وحرف التمنِّي الموضوع له (ليت) .. مثل قوله تعالى ..

( وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَللَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْوَّمِنِينَ) (٧) ..

( قِيلَ ٱدۡخُٰلِ ٱلۡجِنَّنَةَ ۖ قَالَ يَللَيْتَ قَوۡمِي يَعۡلَمُونَ ) ..

( وَلَبِنَ أَصَابَكُمْ فَضُلُ مِّنَ ٱللَّهِ لَيَقُولَنَّ كَأَن لَّمْ تَكُن بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ يَلَيْتَنِي كَنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا )(٩) ..

وقد يتمنَّى بـــ (هل) مثل قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُۥ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة آية ۱۰۱. (۲) سورة الطور آية ۱۲. (۳) سورة طه آية ۱۳۱.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية ١٦٩ . (°) سورة التوبة آية ٦٦ . (٦) سورة المؤمنون آية ١٠٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة الأنعام آية ۲۷ . (<sup>۸)</sup> سورة يس آية ۲٦ . (<sup>۹)</sup> سورة النساء آية ۷۳ .

مِن قَبَلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَلِ لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُواْ لَنَآ أُو نُرَدُّ فَنَعۡمَلَ غَيۡرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعۡمَلُ ۚ)(١) ..

وقد يتمنَّى بـ (لو) مثل قوله تعالى حكاية عن الكفار : (فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) (٢) ..

وقد يتمنَّى بـ (لعل) في البعيد فتعطي حكم (ليت) في نصب الجواب ، مثل قوله تعالى : ( وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَهَامَانُ آبِنِ لِى صَرِّحًا لَّعَلِّى ٓ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَابَ ﴿ مَثْلُ قُولُهُ تَعَالَى : ( وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَهَامَانُ آبِنِ لِى صَرِّحًا لَّعَلِّى ٓ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَابَ ﴿ مَثْلُ قُولُهُ مَانُ اللّهُ مَا وَسَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا وَسَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا وَسَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا وَسَى اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا وَسَى اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ ا

٥- الترجّي : والفرق بينه وبين التمنّي أنه في الممكن ، والتمنّي يكون في الممكن والمستحيل .. والترجي يكون في القريب ، والتمني يكون في البعيد .. والترجي يكون في المعيد .. وحرف الترجي (لعل) والترجي يكون في غيره .. وحرف الترجي (لعل) و (عسى) .. مثل قوله تعالى :

( وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ) (٤) ..

- ( عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يَرْحَمَكُمْ ) ..
- ( عَسَىٰ رَبِّ أَن يَهْدِيَنِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ) (٢) ..

\_\_\_\_\_ وقد يَرِد الترجِّي مجازًا لتوقع محذُور ، ويُسَمَّى الإشفاق ، مثل قوله تعالى : ( وَمَا يُدَرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ) ( ) . .

<sup>(</sup>۱) سورة الأعراف آية ۵۳ . (۲) سورة الشعراء آية ۱۰۲ . (۳) سورة غافر الآيتان ۳٦ ، ۳۷ .

<sup>(</sup>٤) سورة النور آية ٥٦ . (٥) سورة الإسراء آية ٨. (٦) سورة القصص آية ٢٢ .

<sup>.</sup> ۱۷ سورة الشورى آية  $^{(\vee)}$ 

7- النداء : وهو طلب إقبال المدعو على الدَّاعي بحرف نائب مناب (أدعو) ويصحبه في الأكثر :

( أ ) الأمر والنهي : وقد يتقدم النداء عليه مثل قوله تعالى : ( يَتَأَيُّمًا ٱلنَّاسُ الْأَمْرِ وَالنهي : وقد يتقدم النداء عليه مثل قوله تعالى : ( يَتَأَيُّمًا النَّاسُ الْعَبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ) (١) . . ( يَتَأَيُّمًا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ) (١) . . ( يَتَأَيُّمُ اللَّهُ قَامِر ٱللَّهُ اللَّهُ قَلِيلًا ﴿ ) (١) . . ( اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ اللللللْلِي اللللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلِهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ اللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ اللللللْلُهُ اللللْلَاللَّهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللللْلُهُ

وقد يتأخّر النداء عن الأمر والنهي مثل قوله تعالى : ( وَ<u>تُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ</u> لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ )<sup>(٣)</sup>..

(ب) وقد يصحب النداء جملة خبرية فتعقبها جملة الأمر .. مثل قوله تعالى : ( يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَٱسۡتَمِعُواْ لَهُ ۚ ) ( أَنَّ .. ( وَيَعقَوْمِ هَعٰذِهِ عَالَةَ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي ٓ أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ ) ( أَنَّ عَلَيْ مَثْلُ قوله تعالى : وقد يسبق النداء جملة خبرية ليس بعدها أمر أو نَهْي مثل قوله تعالى : ( يَعبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَحُزُنُونَ ) ( أَنَّ مُ اللَّهُ هُوَ ٱلْغَنَّ ٱلْحَمِيدُ ) ( اللَّهُ الْحَمِيدُ ) ( اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الحج آية ٧٣ . (<sup>٥)</sup> سورة هود آية ٦٤ . (<sup>٦)</sup> سورة الزخرف الآيتان ٦٧ ، ٦٨ .

- (ع) وقد ترد صورة النداء لغيره مجازًا في الحالات الآتية:
- الإغراء والتحذير: مثل قوله تعالى: ( فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَاللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقْيَنَهَا)(١)..
  - الاختصاص: مثل قوله تعالى: (رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَتُهُ مَ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ) (٢) ..
    - التعجب : مثل قوله تعالى : ( يَنحَسْرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ ) ( .. أَن اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَّى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى
- التحسر : مثل قوله تعالى : ( يَوْمَرَ يَنظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَالَيْتَنِي كُنتُ تُرَابًا )(٥) ..
- ٧- الشرط: وهو من أقسام الإنشاء وتستخدم فيه أدوات الشرط مثل قوله تعالى: ( إِن تَتَّقُواْ ٱللَّهَ يَجُعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ أَنْ وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ أَنْ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَنكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنكُمْ اللَّهُ الللللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللللَّةُ الللَّهُ ا

\(\lambda - \limit \frac{\lambda}{\text{lmin}}{\text{a}} \\ \text{essent} \\ \limit \frac{\text{lmin}}{\text{dmin}} \\ \limit \\ \text{lmin} \\ \text{lmin}

ولله تبارك وتعالى أن يُقْسِم بما يشاء من خلقه ، وليس لأحد أن يقسم إلا بالله ..

وقد أقسم تعالى بنبيِّه (عليه الصلاة والسلام) في قوله تعالى : ( لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ

<sup>(</sup>۱) سورة الشمس آية ۱۳ . (۲) سورة هود آية ۷۳ . (۳) سورة النمل آية ۲۰ .

<sup>(</sup>٤) سورة يس آية ٣٠. (٥) سورة النبأ آية ٤٠. (٦) سورة الأنفال آية ٢٩.

لَفِي سَكَرَةٍ مَ يَعْمَهُونَ ) (١) ليعرف الناس عظمته عند الله ومكانته لديه ، وما أقسم الله بحياة أحد غيره (علي) ..

وقد أقسم الله تعالى على أصول الإيمان التي تجب على الخلق معرفتها ، وعلى التوحيد ، وعلى أن القرآن حق ، وعلى أن الرسول حق ، وعلى الجزاء والوعد والوعيد ، وعلى حال الإنسان .. وأقسم سبحانه بمصنوعاته لأنها تدل على بارئ صانع ، ولأن القسم بالمصنوعات يستلزم القسم بالصانع لأن ذكر المفعول يستلزم ذكر الفاعل ، إذ يستحيل وجود مفعول لغير فاعل ..

هذا .. وقد أقسم الله تبارك وتعالى بنفسه في خمسة مواضع من القرآن وهي قوله تعالى :

- ( فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَٱلشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ حِثِيًّا ) (٢) ..
  - ( فَوَرَبِّكَ لَنَسْعَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ) (٣)..
    - ( فَلاَ أُقْسِمُ بِرَبِ ٱلْمَشرِقِ وَٱلْمَعْرِبِ إِنَّا لَقَدرُونَ ﴿ ) .. ( فَلاَ أُقْسِمُ بِرَبِ ٱلْمَشرِقِ وَٱلْمَعْرِبِ إِنَّا لَقَدرُونَ ﴿ ) ..
  - ( فَوَرَبِّ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثَلَ مَآ أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴿ ) .. (٥)
    - ( فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمۡ ) (٦)..

وأمر نبيَّه (علي الله بأن يقسم به في موضعين من القرآن وهي قوله تعالى :

- ( قُلِ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقُّ ) (٧)
- ( قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ ) ( ..

<sup>(</sup>۱) سورة الحجُّر آية ۷۲ . (۲) سورة مريم آية ٦٨ . (۳) سورة الحجر الآيتان ٩٢ ، ٩٣ .

<sup>(</sup>٤) سُورة المُعَارَج آية ٤٠ . (°) سُورة الذَّاريات آية ٢٣ . (<sup>٦)</sup> سُورة النساء آية ٦٥ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة يونس آية  $^{(\wedge)}$  .  $^{(\wedge)}$  سورة التغابن آية  $^{(\vee)}$ 

كما أقسم سبحانه بفعله ، وبمفعوله أي بمخلوقاته : كالنجم ، والشمس ، والقمر ، والليل ، والنهار ، والطور ، والتين ، والصافات ، ومواقع النجوم . . وإليك أمثلة للأقسام في القرآن . . يقول تعالى :

(فَلآ أُقْسِمُ بِمَوَ قِعِ ٱلنُّنجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَّوۡ تَعۡلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ إِنَّهُ لَقُرۡءَانُ كَرِيمُ ﴿ ) ..

( يس ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ..

(وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ﴾ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ فَي اللَّهُ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ﴾ إنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾ ..

(وَٱلۡمُرۡسَلَتِ عُرۡفًا ۞ فَٱلۡعَصِفَتِ عَصِفًا ۞ وَٱلنَّشِرَتِ نَشۡرًا ۞ فَٱلۡفَرِقَتِ فَرۡقًا ۞ فَٱلۡمُرۡسَلَتِ عُرۡفًا ۞ فَٱلۡفَرِقَتِ عَصِفًا ۞ وَٱلنَّشِرَاتِ نَشۡرًا ۞ فَٱلۡفَرِقَتِ فَرُقًا ۞ عُذۡرًا أَوۡ نُذۡرًا ۞ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعُ ۞ (وَٱلَّيۡلِ إِذَا يَغۡشَىٰ ۞ وَٱلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ۞ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَىٰ ۞ إِنَّ سَعۡيَكُمْ لَلْ أَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ ۞ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَىٰ ۞ إِنَّ سَعۡيكُمْ لَلْ اللَّهُ عَلَىٰ ۞ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَىٰ ۞ إِنَّ سَعۡيكُمْ لَللَّهُ ﴾ ..

(وَٱلضُّحَىٰ ١ قَلَىٰ ١ إِذَا سَجَىٰ ١ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ١٠٠٠ ..

(وَٱلتِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ﴿ وَطُورِ سِينِينَ ﴿ وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴿ ) (٧)..

(وَٱلْعَدِينِ ضَبْحًا ١ فَٱلْمُورِيَنِ قَدْحًا ١ فَٱلْغِيرَاتِ صُبْحًا ١ فَأَتُرُنَ بِهِ

<sup>. `</sup> 

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة يس الآيات من ۱: ۳.

 $<sup>(^{3})</sup>$  سورة المرسلات الآيات من  $(^{3})$  .  $(^{3})$ 

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة الضحى الآيات من  $^{(7)}$ 

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سورة الواقعة الآيات من  $^{(2)}$ 

 $<sup>^{(</sup>r)}$  سورة النجم الآيات من  $^{(r)}$ 

<sup>(</sup>٥) سورة الليل الآيات من ١ : ٤ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة التين الآيات من  $^{(\vee)}$ 

نَقَعًا ﴿ فَوَسَطَنَ بِهِ عَجَمَعًا ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُ ﴿ (١) . . (وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ ﴾ (٢) . .

هذا .. والقسم إما أن يكون ظاهرًا كالآيات السابقة ، وإما أن يكون مُضْمَرًا ، وهو قسمان :

(أ) ما دلَّت عليه اللام .. مثل قوله تعالى : (لَتُبَلَوُنَّ فِيَ أُمُوالِكُمْ وَاللَّمِ .. مثل قوله تعالى : (لَتُبَلَوُنَّ فِي أُمُوالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ) (٣) ..

(ب) ما دلَّ عليه المعنى .. مثل قوله تعالى : ( وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا )<sup>(٤)</sup> وتقديره (والله) ..

وإذا كان في نفس المقسم به دلالة على الْمُقْسَم عليه حذف الجواب لأن المقصود يحصل بذكر المقسم به فيكون حذف الْمُقْسَم عليه أبلغ وأوجز مثل قوله تعالى : (قَ قَ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴿) (٥) وتقدير الجواب (إن القرآن لحق) .. وكذلك قوله تعالى : (صَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ﴿) (٢) : لأن القَسَم بالقرآن تضمن تعظيمه وأنه ذو الشرف والقَدْر والذكر – المتضمن لتذكير العباد وما يحتاجون إليه – مما يدل على الْمُقْسَم عليه وهو كونه حقًا من عند الله غير مفترى كما يقول الكافرون ..

وهكذا في كل قَسَمٍ في القرآن حذف جوابه أي الْمُقْسَم عليه فيُقَدَّر من السامع أو القارئ ..

<sup>(</sup>۱) سورة العاديات الآيات من 1:7. (۲) سورة العصر الآيتان 1:7. (۳) سورة آل عمران آية 1. (۵) سورة مريم آية 1. (۵) سورة ص آية 1. (۱) سورة ص آية 1.

# الوجوه والنظائر

يقول «أبو الدَّرْدَاء » (على الله على الله الله على الله على الله على الله الله على الله الخوارج قال له : اذْهَبْ إليهم فخاصمه ولا تحاجه م بالقُرْآن .. فقال له « ابن عباس » : يا أمير المؤمنين فأنا أعْلَم بكتاب الله منهم م .. في بُيُوتنا نَزَل .. قال : صدقت ولكنَّ القُرْآن عَمَالُ ذو وُجُوه ، تقولُ ويقولُون ، ولكنْ خاصمهم بالسُّننِ فإنَّهُمْ لن يَجدُوا عَنْهَا مَحِيصًا .. فخرج إليهم فخاصمهم بالسُّننِ فلم تبق بأيديهم حُجَّة (١٠) ..

وكلمة الوجوه تُطْلَق على اللفظ المشترك الذي يستعمل في عدَّة معان .. فإذا كان اللفظ الواحد يحتمل معاني متعدِّدة فإنه يُحْمَل عليها إذا كانت غير مُتَضَادَّة ، ولا يُقْتَصرُ به على معنى واحد إلا إذا كان سياقُ الآية يفرضُه .. أما النظائر فهي الألفاظ المتواطئة ، أي الألفاظ المختلفة التي تُعَبِّرُ عن معنى واحد .. وهذا النوع قليل في القرآن مثل (انْفَجَرَتْ) و(انْبَجَسَتْ) ، (وَجَدْنا) و(أَلْفَيْنَا) ، (طَبَعَ) و(خَتَمَ) ، (سَرِّحُوهُنَّ) و(فَارِقوهُن) ، (رُجِعْتُ) و(رُدِدْتُ) ..

وإليك أمثلة للكلمات التي تحمل وجوهًا متعددة:

# • الْهُدَى:

١- البيان .. كما جاء في قوله تعالى : (أُوْلَتِهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِّهِمْ ۖ وَأُوْلَتِهِكَ اللهُ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ ۖ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ ..

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة .  $^{(7)}$  الإتقان في علوم القرآن للسيوطي .  $^{(7)}$  سورة البقرة آية  $^{(1)}$ 

- ٢ الدِّين .. كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوۤاْ إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ ۖ قُلۡ إِنَّ  $\tilde{l}_{k}$  اَلَهُدَىٰ هُدَى اَللَّهِ اللَّهِ  $\tilde{l}_{k}$  ...
  - ٣- الإيمان .. كما جاء في قوله تعالى : (وَيَزيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْاْ هُدَّى) ٢٠٠٠ ..
- ٤ الدعوة إلى الله .. كما جاء في قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُنذِرٌ ۗ وَلِكُلَّ قَوْمٍ هَادٍ ) (۳) ..
- ٥ الرُّسُل والكُتُب .. كما جاء في قوله تعالى : ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۖ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًّى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ ) (١٠٠٠٠٠)
  - ٦-المعرفة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَعَلَـٰمَـٰتٍ وَبِٱلنَّجْمِ هُمۡ يَهۡتَدُونَ )(٥)..
- ٧-القرآن .. كما جاء في قوله تعالى : ( إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِّن رَبِّهُمُ ٱلْهُدَىٰ ) (٦)..
- ٨-التوراة .. كما جاء في قوله تعالى : (وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأُوۡرَتُنَا بَنِيۤ إسْرَءِيلَ ٱلْكِتَبُ)..
- ٩ السُّنَّة .. كما جاء في قوله تعالى : (أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۖ فَبِهُدَاهُمُ اَقْتَدِهِ ﴿ ( اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ
- ١٠- الإصلاح .. كما جاء في قوله تعالى : ( ذَالِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَمْ أَخُنَّهُ بِٱلْغَيْبِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ ٱلْخَابِينَ) (٩) ..

(°) سورة النحل آية ١٦. (٤) سورة البقرة آية ٣٨.

(٩) سورة يوسف آية ٥٢. <sup>(٨)</sup> سورة الأنعام آية ٩٠ . (<sup>(۷)</sup> سورة غافر آية ۵۳ .

(٦) سورة النجم آية ٢٣.

 $^{(7)}$  سورة الرعد آية  $\vee$  .

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية ٧٣ . (۲) سورة مريم آية ٧٦ .

- ١١- الإلهام .. كما جاء في قوله تعالى : ( قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ و ثُمَّ هَدَىٰ ) (١) ..
- ١٢- الإرشاد .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّ قَ أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ) (٢) ..

#### • السوء:

- ١- الشدة .. كما جاء في قوله تعالى : (وَإِذْ خَبَيْنَكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَلْكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُتَحْيُونَ نِسَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُم وَفِي ذَالِكُم يَسُومُونَكُم سُوّءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِحُونَ أَبْنَآءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُم وَفِي ذَالِكُم يَسُومُونَكُم مَّوْء الله عَظِيم (٣)..
   بَلآ ءُ مِّن رَّبِكُم عَظِيم (٣)..
- ٢- العَقْر .. كما جاء في قوله تعالى : (هَنذِهِ عَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ) (٤).
- ٣- الزِّنَا .. كما جاء في قوله تعالى : (قَالَتْ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوٓءًا إِلَّآ
   أن يُسۡجَنَ أَوۡ عَذَابُ أَلِيمُ )<sup>(٥)</sup>..
- ٤ البَرَص .. كما جاء في قوله تعالى : ( ٱسۡلُكۡ يَدَكَ فِي جَيۡبِكَ تَحۡرُرُج بَيۡضَآءَ
   مِنۡ غَيۡرِ سُوٓءٍ ) (٦) ..
- ٥- العذاب .. كما جاء في قوله تعالى : (قَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ إِنَّ ٱلْخِزْىَ ٱلْخِزْىَ ٱلْكَوْمَ وَٱلسُّوٓءَ عَلَى ٱلْكَوْمِينَ ) (٧) ..

<sup>(</sup>۱) سورة طه آية  $\circ$  .  $\circ$  سورة القصص آية  $\circ$  .  $\circ$  سورة البقرة آية  $\circ$  .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف آية 7 . (0) سورة يوسف آية (0) . (7) سورة القصص آية (7)

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة النحل آية  $^{(\vee)}$ 

- 7- الشرك .. كما جاء في قوله تعالى : ( ٱلَّذِينَ تَتَوَقَّلُهُمُ ٱلْمَلَيْكِةُ ظَالِمِيَ أَنفُسِمٍ أَ فَأَلْقَوُا ٱلسَّلَمَ مَا كُنتُم وَن سُوِّءٍ بَلَيْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ) (١) ..
- ٧- الشتم .. كما جاء في قوله تعالى : ( لَا يُحِبُ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ
   إلَّا مَن ظُلِمَ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا )(٢)..
- ٨- الذنب .. كما جاء في قوله تعالى : (إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْمٍ مُ وَكَانَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٍ مُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَيْمٍ مُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَيْمٍ مُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا ) (٣) ..
- ٩ الضر .. كما جاء في قوله تعالى : ( أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضَطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ )<sup>(٤)</sup>..
- ٠١- القتل والهزيمة .. كما جاء في قوله تعالى : (فَٱنقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضُلٍ عَظِيمٍ )(٥).. وَفَضُلٍ لَمْ يَمْسَسَهُمْ شُوَّهُ وَٱتَّبَعُواْ رِضُوَانَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ ذُو فَضُلٍ عَظِيمٍ )(٥)..

#### • الصلاة:

- ١- الصلوات الخمس .. كما جاء في قوله تعالى : (إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ الصلوات الخمس .. كما جاء في قوله تعالى : (إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ
- ٢ صلاة الجمعة .. كما جاء في قوله تعالى : (يَالَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِكَ
   لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰ لِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن

<sup>(</sup>۱) سورة النحل آية ۲۸ . (۲) سورة النساء آية ۱٤٨ . (۳) سورة النساء آية ۱۷ .

<sup>(</sup>٤) سورة النمل آية ٦٢ . (٥) سورة آل عمران آية ١٧٤ . (٦) سورة المائدة آية ٥٥ .

- كُنتُمۡ تَعۡلَمُونَ )<sup>(١)</sup>..
- ٣- صلاة الجنازة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا تَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ مَ لَا يَقُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ) (٢).
   قَاسِقُونَ) (٢).
- ٤ الدعاء .. كما جاء في قوله تعالى : (خُذْ مِنْ أُمُواهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ) ..
   وَتُزَكِّيمٍ مِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ هُمْ قُواللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ) (٣) ..
- ٥ الدين . . كما جاء في قوله تعالى : ( قَالُواْ يَاشُعَيْبُ أَصَلُوتُكَ تَأْمُرُكَ أَن لَا اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ ال
- ٦- القراءة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَلَا تَجُهَرُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخُافِتَ بِهَا وَٱبْتَعْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا )<sup>(٥)</sup>..
- ٧- الرحمة والاستغفار .. كما جاء في قوله تعالى : (إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْكِ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا )(٢).. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا )(٢)..
- ٨- مواضع الصلاة .. كما جاء في قوله تعالى : (وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّهُدِمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعُ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ﴾.

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة آية ٩ . (<sup>۲)</sup> سورة التوبة آية ٨٤ . (<sup>٣)</sup> سورة التوبة آية ١٠٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية ٨٧. في الإسراء آية ١١٠. في سورة الأحزاب آية ٥٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة الحج آية ٤٠.

## • الرحمة:

- ١- الإيمان .. كما جاء في قوله تعالى : (قَالَ يَنقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّمَةً مِّن عِندِهِ عَنْدُهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَا كَرْهُونَ ) (١)..
- ٢ الجنة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبۡيَضَّتَ وُجُوهُهُمۡ فَفِي رَحۡمَةِ
   اللَّهِ هُمۡ فِيهَا خَلدُونَ ) (٢) ..
- ٣- المطر .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَهُوَ ٱلَّذِف يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ َ عَالَى : ( وَهُوَ ٱلَّذِف يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ َ عَالَى يَدَى رَحْمَتِهِ ِ ) (٣) ..
- - ٥ النبوة .. كما جاء في قوله تعالى : (وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ) ٥٠٠.
- ٦- القرآن .. كما جاء في قوله تعالى : ( قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَبِذَ لِكَ فَبِذَ لِكَ فَبِذَ لِكَ فَلَ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَ لِكَ فَلَ مِفَونَ ) (٦) ..
- ٧- الرزق .. كما جاء في قوله تعالى : ( قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ <u>رَحْمَةِ</u> رَحْمَةِ رَبِّيَ إِذًا لَّأَمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ۚ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَتُورًا ) (٧)..
- ٨- العافية .. كما جاء في قوله تعالى : ( قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُون ٱللَّهِ

<sup>(</sup>۱) سورة هود آية ۲۸ . (۲) سورة آل عمران آية ۱۰۷ . (۳) سورة الأعراف آية ۵۷ .

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء آية ١٠٠ .

إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ٓ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَّ مُ مُن أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَّ مُمْ مُكَتُ رَحْمَتِهِ وَ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ) (١) . .

#### • الفتنة:

- ١- الشرك .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَٱلۡفِتۡنَةُ أَشَدُ مِنَ ٱلۡقَتۡلِ ) (٢) ..
   ( وَقَاتِلُوهُمۡ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتۡنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ) (٣) ..
- ٢- الإضلال .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمۡ زَيْغُ فَيَتَّبِغُونَ
   مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ) (١) ..
- ٣- القتل .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَإِذَا ضَرَبْتُمُ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ اللَّذِينَ كَفَرُواْ ) (٥) ..
   جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ) (٥) ..
- ٤ الصد .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَٱحۡذَرَهُمۡ أَن يَفۡتِنُوكَ عَنْ بَعۡضِ مَآ
   أُنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ )<sup>(٦)</sup>..
- ٥ الضلالة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنَتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ لَهُ اللَّهُ مِرْبَ ٱللَّهِ شَيْعًا ) (٧) ..
- ٦- الاعتذار .. كما جاء في قوله تعالى : ( ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتَنتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ
   وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ) (٨) ..
- ٧- الإثم .. كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَمِنَّهُم مَّن يَقُولُ ٱئَّذَن لِّي وَلَا تَفْتِنِّيٓ

<sup>(</sup>۱) سورة الزمر آية ۳۸ . (۲) سورة البقرة آية ۱۹۱ . (۳) سورة البقرة آية ۱۹۳ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية ٧. (٥) سورة النساء آية ١٠١.

<sup>(</sup> $^{(\lambda)}$  سورة المائدة آية  $^{(\lambda)}$  .  $^{(\lambda)}$  سورة الأنعام آية  $^{(\lambda)}$  .

- أَلَا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُواْ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِٱلْكَنفِرِينَ )(١)..
- ٨- العقوبة .. كما جاء في قوله تعالى : (فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ )<sup>(١)</sup>..
- 9 الاختبار .. كما جاء في قوله تعالى : (وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَيْدِبِينَ) ...

  ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَيْدِبِينَ) (٢) ..
- ١٠ العذاب .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ اللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ )<sup>(٤)</sup>..
- ۱۱- الإحراق .. كما جاء في قوله تعالى : ( ذُوقُواْ فِتَنَتَكُمْ هَاذَا ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ عَلَمَ اللَّذِي كُنتُم بِهِ عَلَمُونَ ) (٥) . .
- ١٢- الجنون .. كما جاء في قوله تعالى : (فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ ﴿ بِأَييِّكُمُ اللَّهِ عِلَي يَكُمُ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

# • الروح:

- ١- الأمر .. كما جاء في قوله تعالى : ( إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَرُوحُ مِّنَهُ ) ( اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَ أَلْقَلْهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحُ مِّنَهُ ) ( )
- ٢ الوحي .. كما جاء في قوله تعالى : ( يُنزِّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ َ ) ..

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة آية ٤٩. . (۲) سورة النور آية ٦٣. . (٣) سورة العنكبوت آية ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت آية ١٠. (٥) سورة الذاريات آية ١٤. (٦) سورة القلم الآيتان ٥، ٦.

 $<sup>^{(</sup>V)}$  سورة النساء آية ۱۷۱ .  $^{(\Lambda)}$  سورة النحل آية ۲ .

- ٣ القرآن .. كما جاء في قوله تعالى : (وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا)(١)..
- ٤ الرحمة .. كما جاء في قوله تعالى : ( أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِمُ ٱلْإِيمَانَ
   وَأَيَّدَهُم بِرُوح مِّنَهُ ) (٢) ..
- ٥ الحياة .. كَمَا جاء في قوله تعالى : ( فَأُمَّآ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَوْتُ فَرَوْتُ وَرَحُّانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمِ ) (٣) ..
- ٧- روح البدن .. كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ اللَّوحِ ۗ قُلِ اللَّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(٦).

## • القضاء:

- ١- الفراغ من أمر أو عمل .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَإِذَا قَضَيتُم مَّنَسِكَكُمْ فَاتَذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَذِكْرُ ءَابَآءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا ")()..
- ٢- الفصل .. كما جاء في قوله تعالى : ( قُل لَّوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ ـ لَقُضِى ٱلْأُمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِٱلظَّلِمِينَ) (^)..
- ٣- الوجوب .. كما جاء في قوله تعالى : (قُضِيَ ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ) (٩)..

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى آية  $\circ$  .  $\circ$  سورة المجادلة آية  $\circ$  .  $\circ$  سورة الواقعة الآيتان  $\circ$  .  $\circ$  .

الله عبر الله عبر الله عبر الله عبر الله الآيات من ١٩٤ : ١٩٤ . المورة الشعراء الآيات من ١٩٤ . ١٩٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء آية ٨٥. (٧) سورة البقرة آية ٢٠٠. (٨) سورة الأنعام آية ٨٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> سورة يوسف آية ٤١.

- ٤ الإبرام .. كما جاء في قوله تعالى : (وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَا لَكُ مِن شَى إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَلَهَا ) (١) ..
- ٥- الإعلام .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَقَضَيْنَآ إِلَىٰ بَنِيۤ اِسۡرَءِيلَ فِي ٱلۡكِتَـٰبِ لَوۡ الۡكِعَلَٰمِ الۡكِالَٰمِ مَرَّتَيۡنِ وَلَتَعۡلُنَّ عُلُوَّا كَبِيرًا ) (٢)..
- ٦- الوصية .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِاللَّوۡ الدَيۡن إِحۡسَناً ) (٣) ..
  - ٧- الموت .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ )(١)..
  - ٨ الخلق .. كما جاء في قوله تعالى : (فَقَضَىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ) (٥)..
    - ٩ الفعل . . كما جاء في قوله تعالى : (كَلَّا لَمَّا يَقْض مَآ أُمَرَهُ ر) (٦) . .
- ٠١- العهد .. كما جاء في قوله تعالى : (وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرِبِيِّ إِذْ قَضَيْنَآ اللَّهِ اللَّهُ مَرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّهِدِينَ) (٧) ..

# • الذِّكْر:

- ١- ذكر اللسان .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَسِكَكُمْ فَاذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَآءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا أَ) (^)..
- ٢- ذكر القلب .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوِ 
   ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمۡ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ فَٱسۡتَغۡفَرُواْ لِذُنُوبِهِمۡ ) (٩) ..

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية ٦٨. (٢) سورة الإسراء آية ٤. (٣) سورة الإسراء آية ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص آية ١٥. (٥) سورة فصلت آية ١٢. (٦) سورة عبس آية ٢٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة القصص آية ٤٤ . (<sup>۸)</sup> سورة البقرة آية ٢٠٠ . (<sup>۹)</sup> سورة آل عمران آية ١٣٥ .

- ٣- الحفظ .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ اللَّهُ وَرَفَعْنَا فَوْقَةٍ وَٱذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ) (١) ..
- ٤- الصلوات الخمس .. كما جاء في قوله تعالى : (فَإِنَ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُجَالاً أَوْ رُكِبَاناً فَإِذَا أَمِنتُمْ فَٱذْ كُرُواْ ٱللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ) (١) ..
- ٥- العظة .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَآ أُوتُوۤاْ أَخَذُنَاهُم بَغۡتَةً فَإِذَا هُم مُّبُلسُونَ )(٣) ..
- ٦- البيان .. كما جاء في قوله تعالى : ( أَوَعَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرٌ مِّن رَّبِّكُمْ عَلَى وَلِيَّتُقُواْ وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ )<sup>(١)</sup>..
- ٧- الحديث .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ مَ نَاجٍ مِّنَهُمَا ٱذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ ) (٥) ..
- ٨- القرآن .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ اللهُ الل
- ٩ التوراة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَمَآ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالاً نُّوحِيَ إِلَيْهِمْ فَسْئَلُوۤا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمۡ لَا تَعۡلَمُونَ ) (٨) ..

 $^{(7)}$  سورة الأنعام آية ٤٤ .

(٤) سورة الأعراف آية ٦٣.

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ٦٣ . (۲) سورة البقرة آية ٢٣٩ .

<sup>(°)</sup> سورة يوسف آية ٤٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة الأنبياء آية V.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة طه آية ١٢٤.

<sup>(</sup>V) سورة الأنبياء آية C

- ٠١- الخبر .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَيَسْعَلُونَكَ عَن ذِي ٱلْقَرْنَيْنِ قُلْ اللّهُ عَلَى عَن ذِي ٱلْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُواْ عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا )(١) ..
- ١١- الشرف .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَإِنَّهُۥ لَذِكُرُ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ۖ وَسَوْفَ تَعَالَى : ( وَإِنَّهُۥ لَذِكُرُ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ۖ وَسَوْفَ تَعَالَى : ( تَسْطَلُونَ ) (٢) ..
- ١٢- اللوح المحفوظ .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ ٱلصَّلِحُونَ ) (٣) ..
- ۱۳- الرسول .. كما جاء في قوله تعالى : ( قَدْ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا ﴿ قَدْ رَّنُولَ ٱللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا ﴿ قَدْ رَّسُولاً يَتَلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتٍ ) (١٠) ..
- ١٤- صلاة العصر .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَقَالَ إِنِّيَ أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ ) (٥) ..

#### • الدعاء:

- ١ العبادة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ
   وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ) (٦) ..
- ٢- الاستعانة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّتْلِهِ عَ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدقِينَ ) (٢) ..

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية ٨٣. . (٢) سورة الزخرف آية ٤٤. . (٣) سورة الأنبياء آية ١٠٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الطلاق الآيتان ١٠، ١١. (<sup>(٥)</sup> سورة ص آية ٣٢. (<sup>٦)</sup> سورة يونس آية ١٠٦.

<sup>(</sup>Y) سورة البقرة آية ٢٣.

- ٣- السؤال .. كما جاء في قوله تعالى : (وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدۡعُونِيٓ أَسۡتَجِبۡ لَكُمۡ ۖ) .. .
- ٤ القول .. كما جاء في قوله تعالى : ( دَعُونهُمْ فِيهَا سُبْحَينَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سُبْحَينَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلَيهُ وَءَاخِرُ دَعُونهُمْ أَن ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ) (٢)..
- ٥ النداء .. كما جاء في قوله تعالى : ( يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ كِحَمْدِهِ عَالَى : وَيَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ كِحُمْدِهِ وَتَظُنُّونَ إِن لَّبِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ) (٣) ..
- 7 التسمية .. كما جاء في قوله تعالى : ( لَا تَجْعَلُواْ <u>دُعَآءَ</u> ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُم بَعْضًا (3)..

#### • الإحصان:

- ١- العفة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَٱلَّذِينَ يَرۡمُونَ ٱلۡمُحۡصَنَتِ ثُمَّ لَمۡ يَأۡتُواْ
   بِأَرۡبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجۡلِدُوهُمۡ ثَمَانِينَ جَلَّدَةً وَلَا تَقۡبَلُواْ لَهُمۡ شَهَدَةً أَبَدًا ۚ وَأُولَتِ لِكَ
   هُمُ ٱلۡفَاسِقُونَ ) (٥) . .
- ٢- التزوج .. كما جاء في قوله تعالى : ( فَإِذَآ أُحْصِنَّ فَإِنۡ أَتَيْنَ بِفَيحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصَفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ( ) ..
- ٣- الحرية .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكِمُ طَوْلاً أَن يَنكِمُ مَن فَتَيَتِكُمُ
   ينكِحَ ٱلْمُحْصَنتِ ٱلْمُؤْمِنتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُم مِّن فَتَيَتِكُمُ
   ٱلْمُؤْمِنتِ ) ..

<sup>(</sup>۱) سورة غافر آية ۲۰ . (۲) سورة يونس آية ۱۰ . (۳) سورة الإسراء آية ۲۰ .

<sup>(</sup>٤) سورة النور آية ٦٣ . (٥) سورة النور آية ٤ . (٦) سورة النساء آية ٢٥ .

<sup>(</sup>V) سورة النساء آية ٢٥.

# • الأُمَّة:

- ١- الجماعة من الناس في زمان واحد ومكان واحد .. كما جاء في قوله
   تعالى : ( إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ) (١)..
- ٢ الطائفة من الزمان .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَقَالَ ٱلَّذِي خَا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنبِئُكُم بِتَأْويلِهِ ـ فَأَرْسِلُون ) (٢) ..
- ٣- مُعَلِّم الخير القانت لله .. كما جاء في قوله تعالى : ( إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ) (٣) ..
- ٤ الدين والشريعة .. كما جاء في قوله تعالى : ( بَلْ قَالُوۤاْ إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا
   عَلَىۤ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىۤ ءَاتَٰرِهِم مُّهۡتَدُونَ )<sup>(٤)</sup>..

هذا .. وهناك كلمات تحتمل وجهًا واحدًا إلا أن لها استثناءً في بعض المواضع ، وإليك أمثلة لذلك :

- كل ما في القرآن من ذكر (الأسف) فهو بمعنى الحزن إلا ما جاء في قوله تعالى : (فَلَمَّآ ءَاسَفُونَا ٱنتَقَمِّنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ) (أَ أي قوله تعالى : (فَلَمَّآ ءَاسَفُونَا ٱنتَقَمِّنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ) (أغضبونا) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (البروج) فهي منازل الكواكب إلا ما جاء في قوله تعالى : ( أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِككُّمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ ()(1) فهي (الحصون) ..

<sup>(</sup>۱) سورة فاطر آية ۲٤. الله مورة يوسف آية ٤٥. النحل آية ١٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الزخرف آية ٢٢ . <sup>(٥)</sup> سورة الزخرف آية ٥٥ . <sup>(٦)</sup> سورة النساء آية ٧٨ .

- كل ما جاء في القرآن من ذكر (البَحْس) فهو بمعنى النقص إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَشَرَوْهُ بِثَمَر عِ بَحْسِ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّاهِدِينَ) (١) فهو بمعنى (حرام) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (البَعْل) فهو الزوج إلا ما جاء في قوله تعالى : ( أَتَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ ) (٢) فإنه (الصَّنَم) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (البُكْم) فهو بمعنى الخرس عن الكلام بالإيمان إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَخَشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا مَّا وَسُمَّا مَّا وَسُمَّا مَا مَا وَصُمَّا وَصُمَّا مَا وَصَمَّا مَا وَصَمَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ جاء في قوله تعالى : ( وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَى وَلَهُ تَعَلَىٰ مَوْلَهُ أَيْنَمَا يُوجِهِهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوى هُو عَلَىٰ شَي وَ مَلَىٰ مَوْلَهُ أَيْنَمَا يُوجِهةُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ فَهُو عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ) فهو بمعنى (عدم القدرة على الكلام مطلقًا) ..
- كل ما جاء في القرآن من كلمة (جثيًّا) فهو بمعنى جميعًا إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً ۚ كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَىٰ إِلَىٰ كِتَنِهِا ٱلْيَوْمَ تَجُّزُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ) ( فَوَرَيِّكَ لَعُشَمُ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْل جَهَنَّمُ جِثِيًّا ) ( فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْل جَهَنَّمُ جِثِيًّا ) ( فَورَيِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْل جَهَنَّمُ جِثِيًّا ) ( فَورَيِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْل جَهَنَّمُ جِثِيًّا ) ( كبرياك لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْل جَهَنَّمُ عِضِيً . . كم المعنيين . . .

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف آية ۲۰ . (۲) سورة الصافات آية ۱۲٥ . (۳) سورة الإسراء آية ۹۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة النحل آية ٧٦ . (<sup>٥)</sup> سورة الجاثية آية ٢٨ . (<sup>٦)</sup> سورة مريم آية ٦٨ .

- كل ما جاء في القرآن من كلمة (حُسْبَانًا) فهو بمعنى العدد والحساب إلا ما جاء في قوله تعالى : (فَعَسَىٰ رَبِّيٓ أَن يُؤْتِينِ خَيِّرًا مِّن جَنَّتِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِّن ٱلسَّمَآءِ فَتُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا) (١) فهو بمعنى (العذاب والهلاك) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الحسرة) فهو بمعنى الندم إلا ما جاء في قوله تعالى : ( يَنَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لِإِخْوَانِهِمَ إِذَا ضَرَبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ كَانُواْ غُزَّى لَّوْ كَانُواْ عِندَنَا مَا مَاتُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْعَلَ ٱللَّهُ ذَالِكَ حَسْرَةً فِي قُلُومِمَ )(١) فمعناه (الْحُزْن) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الدحض) فهو بمعنى الإبطال إلا ما جاء في قوله تعالى : ( فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ) (") فمعناه (من المقروعين) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الرجز) فهو بمعنى العذاب إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرْ) ( عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ ما اللهُ قوله تعالى : ( وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرْ) ( فَالسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنكُرْ فِي قوله تعالى : ( وَيُنزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنكُرْ رَّجْزَ ٱلشَّيْطَين ) ( فهو بمعنى (تخويف الشيطان ووسوسته ) . .
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الرَّيْب) فهو بمعنى الشك إلا ما جاء في قوله تعالى : ( أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّرَبَّصُ بِهِ مَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ ) (٦) فهو بمعنى (حوادث الدهر) ..

<sup>(</sup>۱) سورة الكهف آية ٤٠ . (۲) سورة آل عمران آية ١٥٦ . (٣) سورة الصافات آية ١٤١ .

<sup>(</sup>٤) سورة المدثر آية ٥ . (٥) سورة الأنفال آية ١١ . (٦) سورة الطور آية ٣٠ .

- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الرَّجْم) فهو بمعنى القتل إلا ما جاء في قوله تعالى : (قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَنَابِرَاهِيمُ لَإِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاللهَ وَاللهَ وَاللهَ عَالَى : (سَيَقُولُونَ وَاللهَ عُرْنِي مَلِيًّا) (() فمعناه (الشتم) .. وما جاء في قوله تعالى : (سَيَقُولُونَ ثَلَيْتُهُ رَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةُ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ) فهو بمعنى (التَّكُلُم بالظنِّ) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الزكاة) فهو في شأن المال إلا ما جاء في قوله تعالى: (وَحَنَانًا مِّن لَّدُنَّا وَزَكُوةً وَكَانَ تَقِيًّا) (٢) فهو بمعنى (التطهير) . . أما ما جاء في قوله تعالى: ( فَأَرَدُنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنَهُ زَكُوةً وَأَقْرَبَ رُحمًا ) فهو صدقة الله على والدي الغلام بالولد البديل . .
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الزيغ) فهو بمعنى الميل عن الحق إلا ما جاء في قوله تعالى : ( إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ أَلْأَبْصَرُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَناجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ) فهو بمعنى (شَخَصَتْ) .. وما جاء في قوله تعالى : ( مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ) فهو بمعنى (ما تحوَّل) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (سَخَرَ أو سُخْرِية) فهو بمعنى الاستهزاء الا ما جاء في قوله تعالى : ( أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ۚ خُنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم الا ما جاء في قوله تعالى : ( أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ۚ خُنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَةُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَسٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ مَّعِيشَةُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَسٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ

<sup>(</sup>۱) سورة مريم آية ٤٦ . (۲) سورة الكهف آية ٢٢ . (۳) سورة مريم آية ١٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف آية ٨١. (٥) سورة الأحزاب آية ١٠. (٦) سورة النجم آية ١٧.

- بَعْضًا شُخْرِيًّا ")(1) فهو بمعنى (التسخير والاستخدام) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (السّكينة) فهو بمعنى الطمأنينة إلا ما جاء في قوله تعالى : (وَقَالَ لَهُمۡ نَبِيُّهُمۡ إِنَّ ءَايَةَ مُلۡكِهِ َ أَن يَأْتِيَكُمُ اللّهُمۡ اَبِيُّهُمۡ إِنَّ ءَايَةَ مُلۡكِهِ َ أَن يَأْتِيَكُمُ اللّهُ اللّهُمۡ اللّهُ مُوسَى وَءَالُ هَرُونَ التّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِكُمۡ وَبَقِيَّةٌ مِّمَا تَرَكَ ءَالُ مُوسَى وَءَالُ هَرُونَ التّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِتُ مَ وَبَقِيَّةٌ مِّمَا تَرَكَ ءَالُ مُوسَى وَهَارُونَ عَلَيْهِمَا السلام) تَخَمِلُهُ ٱلْمَلَئِكَةُ وَال بعض المفسرين ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (السعير) فهو النار إلا ما جاء في قوله تعالى : ( إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ )<sup>(٣)</sup> فهو بمعنى (العناء) أو بمعنى (اختلال العقل) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الشيطان) فهو إبليس وجنوده إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوۡاْ إِلَىٰ شَيَّاطِينِهِمۡ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمۡ إِنَّمَا خَنُ مُسۡتَهۡزِءُونَ ) فهو بمعنى (رؤسائهم في الضلال) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الشهادة) غير القتل في سبيل الله فهو بمعنى الشهادة بين الناس إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّ مَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّتْلِهِ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّتْلِهِ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ) (فهو بمعنى (شركاء كم) ..

<sup>(</sup>۱) سورة الزخرف آية ٣٢ . (٢) سورة البقرة آية ٢٤٨ . (٣) سورة القمر آية ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ١٤ . (٥) سورة البقرة آية ٢٣ .

- كل ما جاء في القرآن من ذكر (أصحاب النار) فهم أهلها إلا ما جاء في قوله تعالى: (وَمَا جَعَلْنَآ أُصْحَابَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَتِهِكَةً) (١) فهو بمعنى (خزنتها) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (النكاح) فهو بمعنى الزواج إلا ما جاء في قوله تعالى : ( وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَامَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِّهُمْ رُشَدًا فَادْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أُمُواهُمْ ) (٢) فهو بمعنى (بلوغ الْحُلُم) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (النبأ) فهو بمعنى الخبر إلا ما جاء في قوله تعالى : (فَعَمِيَتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ يَوْمَبِنِ فَهُمْ لَا يَتَسَآءَلُونَ) (") فهو بمعنى (الْحُجج) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (اليأس) فهو بمعنى القنوط إلا ما جاء في قوله تعالى : ( أَفَلَمْ يَاْيَكُسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَن لَّوۡ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ مَوله تعالى : ( أَفَلَمْ يَاْيُكُسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَن لَّوۡ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ مَمِيعًا أَن لَوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ مَمِيعًا أَن لَوْ يَشَآءُ الله لَهُ العَلْم) ..
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الصبر) فهو محمود إلا ما جاء في قوله تعالى : ( إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلَا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا ) (٥) ، وما جاء في قوله تعالى : (وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلاُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمۡشُواْ وَٱصۡبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُمْ الْ مِنْهُمْ أَنِ ٱمۡشُواْ وَٱصۡبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُمْ اللَّهُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمۡشُواْ وَٱصۡبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُمْ أَنِ هَمُواْ وَٱصۡبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُمْ أَنِ هَمُواْ وَاصْبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُمْ اللَّهُ عَلَىٰ مَالَهُ مِنْهُ مَا أَن اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالِهَ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالَهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَالِهَ عَلَىٰ عَلَا لَاسَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَا عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَوْ عَلَىٰ عَالِهُ عَلَىٰ عَلَ
- كل ما جاء في القرآن من ذكر (الظلمات والنور) فهو بمعنى الكفر والإيمان إلا ما جاء في قوله تعالى : ( ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ

<sup>(</sup>۱) سورة المدثر آية ۳۱ . (۲) سورة النساء آية ۲ . (۳) سورة القصص آية ٦٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد آية ٣١ . (٥) سورة الفرقان آية ٤٢ . (٦) سورة ص آية ٦ .

وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّامُنتِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّمِ يَعْدِلُونَ) (١) فهو يعنى (الليل والنهار) . .

• كل ما جاء في القرآن من ذكر (الإنفاق) فهو بمعنى الصدقة إلا ما جاء في قوله تعالى : (يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا جَآءَكُمُ الْمُوۡمِنَتُ مُهَاجِرَاتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ اللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَ مُوۡمِنَت فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلُّ لَّمُ وَلا هُمۡ تَكِلُونَ لَمُنَ وَءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُوا وَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ وَءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُوا وَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ وَلا تُمۡسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ وَسَعَلُوا مَا أَنفَقُوا فَا اللّهُ عَلِيمُ حَكُمُ اللّهِ تَعْكُمُ بَيْنكُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ وَسَعَلُوا مَا أَنفَقُوا فَا الْفَقُوا فَا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ تَعْكُمُ بَيْنكُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ إِلَى الْكُفَارِ فَعَاقَبُتُمْ فَعَاتُوا اللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ إِلَى الْكُفَارِ فَعَاقَبُتُمْ فَعَاتُوا اللّهَ عَلِيمُ حَكِيمُ إِلَى الْكُفَارِ فَعَاقَبُتُمْ فَعَاتُوا اللّهَ عَلِيمُ حَكِيمُ إِلَى الْكُفَارِ فَعَاقَبُتُمْ فَعَاتُوا اللّهَ عَلِيمُ حَكِيمُ إِلَى الْكُفَارِ فَعَاقَبُتُمْ فَعَاتُوا اللّهِ عَلَيمُ ذَوْرَا حُهُم مِثْلُ مَا أَنفَقُوا وَاللّهُ اللّذِي الْتُولُ اللّهَ اللّذِي أَنتُم بِهِ عَمُونُ وَلِي الْمَهُولِ مَا أَنفَقُوا وَاللّهُ اللّذِي أَنتُم بِهِ عَمُولُونَ فَى الْمُهُولُ مَا أَنفَقُوا وَاللّهُ اللّذِي الْذِي الْنَمُ بِهِ عَمُولُونَ فَى الْمَهُمُ مَثَلُ مَا أَنفَقُوا وَاللّهُ اللّذِي أَنتُم بِهِ عَمُولُونَ فَى الْمُهُولِ الْمَهُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَوهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ ا



<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام آية ۱ . (۲) سورة المتحنة الآيتان ۱۰ ، ۱۱ .

# الإيجاز والإطناب

من العلامات البارزة في بلاغة القرآن: الإيجاز والإطناب، وهما من أساليب البلاغة التي يلاحظها علماء اللغة، وقد لاحظها ولا شك فُصَحَاءُ العرب الذين نزل القرآن بين ظهرانيهم ووقفوا أمامه وهم بين مَبْهُور، ومَقْهُور.. وسوف نحاول فيما يلي إعطاء فكرة عن هذا اللون من ألوان الإعجاز اللغوي في أسلوب القرآن.. تلك المعجزة الباقية الخالدة أبد الدهر..

## • الإيجاز:

وهو أداء المقصود بأقل عبارة مع عدم الإخلال بالمعنى المراد إظهاره .. وقد يُعبَّر عنه بالاختصار .. والإيجاز قسمان :

- (أ) إيجاز قُصْر : وهو الوجيز بلفظه .. أي التعبير بكلمات قليلة عن معان كثيرة .. وهو أنواع .. وإليك أمثلة لذلك :
- ٢- إيجاز التقدير .. وهو أن يُقدَّر معنًى زائدٌ على المنطوق .. مثل قوله تعالى :
   ( فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ فَٱنتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ) (٢) ..
   و تقدير المعنى الزائد هو أن مَنْ كان هذا شأنه فقد غُفرت خطاياه فهى له

<sup>(</sup>۱) سورة النمل الآيتان ۳۰، ۳۱. هورة البقرة آية ۲۷۵.

وليست عليه ..

٣- الإيجاز الجامع .. وهو أن يحتوي اللفظ على معان متعددة .. مثل قوله تعالى : ( إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَيَنْهَىٰ عَنِ اللَّهَ حَشَاءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ) (١) .. وقد قيل : ما في القرآن من آية هي أجمع للخير والشر من هذه الآية لما تحمله كلمات : العدل ، والإحسان ، والفحشاء ، والمنكر ، والبغي من معانِيَ متعددة تشمل جميع الأوامر والنواهي ..

ومثل قوله تعالى : (خُذِ ٱلْعَفَّوَ وَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهَلِيرِ) (٢).. فإنَّها جامعة لمكارم الأخلاق ..

ومثل قوله تعالى: (أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَلَهَا) .. فقد دلَّ بِهَاتين الكلمتين (مَآءَهَا وَمَرْعَلَهَا) على جميع ما أخرجه من الأرض من العشب، والشجر، والْحَبِّ، والثمر، والعصف، والحطب، واللّباس، والنار، واللح، لأن النار من الحطب والملح من الماء.. فإن كلمة (مَآءَهَا) تشمل العَذْب والملح...

ومثل قوله تعالى: ( وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقَلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسۡتَوَتَ عَلَى ٱلْجُودِيِ وَقِيلَ بُعۡدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ) ( ث . . وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسۡتَوَتَ عَلَى ٱلْجُودِي وَقِيلَ بُعۡدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ) ( ث . . ويلاحظ أنه في هذه الآية قليلة الألفاظ قد : أخبر ، ونادى ، وأمر ، ويلاحظ أنه في هذه الآية قليلة الألفاظ قد : أخبر ، ونادى ، وأمر ، ونَهَى ، وأَمْلُك ، وأَبْقَى ، وأَسْعَد ، وأَشْقَى ، وقَصَّ

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية ١٩٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة هود آية ٤٤ .

<sup>(</sup>۱) سورة النحل آية . ٩ . (٣)

من الأنباء ما لو شُرح لاستغرق صفحات وصفحات ..

ومثل قوله تعالى: ( قَالَتَ نَمْلَةُ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدۡخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا تَحۡطِمَنَّكُمْ سُلَيۡمَنُ وَجُنُودُهُ وَهُمۡ لَا يَشۡعُرُونَ ) (١) .. وقد جمعت هذه الآية أَحَدَ عَشَرَ جنسًا من الكلام وهي :

النداء: (يا) .. الكناية: (أيّ) .. التنبيه: (ها) .. التسمية: (النمل) .. الأمر: (ادخلوا) .. القصص: (مساكنكم) .. التحذير: (لا يحطمنكم) .. التخصيص: (سليمان) .. التعميم: (جنوده) .. الإشارة: (وهم) .. العذر: (لا يشعرون) ..

ومثل قوله تعالى : (وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمْرِ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْمَيْرِ وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحَافِي اللّهِ على : أمرين ، ونهيين ، وخبرين ، وبشارتين .. ومثل قوله تعالى : (وَلَكُمْ فِي اللّهِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي الْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ وَمثل قوله تعالى : (وَلَكُمْ فِي اللّهِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي الْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) (٣) .. والمعنى في هذه الآية كثير مع أن اللفظ قليل لأن المعنى أن الإنسان إذا علم أنه متى قَتل قبل كان ذلك داعيًا إلى الامتناع عن القتل فارتفع بالقصاص كثير من قبل الناس بعضهم لبعض فكان في ذلك حياة لهم ..

(ب) إيجاز الحذف : وهو التعبير بكلام قليل عن معان يُعَبَّر عنها بكلام أطول منه فحذف بعضه ، وله أسباب وفوائد متعددة منها :

<sup>(</sup>۱) سورة النمل آية ۱۸ . (۲) سورة القصص آية ۷ . (۳) سورة البقرة آية ۱۷۹ .

1-الاختصار .. للإشعار بأن الزمان يتقاصر عن الإتيان بالمحذوف ، وأن الإتيان به والاشتغال بذكره يفضي إلى تفويت المهم ، مثل ما جاء من تحذير وإغراء في قوله تعالى : (فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقْيَاهَا) (١). أي هذه ناقة الله فاتركوها - وهو تحذير - وعليكم أن تَهْتَمُّوا وتلتزموا بسقياها - وهو إغراء ..

التعجيب والتهويل .. كي تجول نفس السامع في الأشياء المكتفى بالحال عن ذكرها مثل قوله تعالى : ( وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَللَيْتَنَا نُرَدُّ وَقَوْواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَللَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكُذِّبَ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) (١) .. و لم تذكر الآية ما رآه هؤلاء عند وقوفهم على النار كي يتخيَّل السامع ما هنالك من هول و فظاعة ..

ومثل قوله تعالى: (وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبُّمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوا بُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدْخُلُوهَا خَلِدِينَ) (٣). وَفُتِحَتْ أَبُوا بُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدْخُلُوهَا خَلِدِينَ) حُذف حُذف الجواب من الآية حتى يستشعر السامع أن وصف ما يجدونه ويلقونه عند ذلك لا يتناهى ، فجعل الحذف دليلاً على ضيق الكلام وقصوره عن الوصف ..

<sup>(</sup>۱) سورة الشمس آية 17 . (7) سورة الأنعام آية 77 . (7) سورة الزمر آية 77 .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية ٢٩.

(يكن) مثل قوله تعالى : (فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ ) (١) .. وحذف حرف الياء من كلمة (يسري) مثل قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ .. وحذف نون الجمع السالِم من كلمة (والمقيمين) مثل قوله تعالى : ( ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّبِرِينَ عَلَىٰ مَآ أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوٰة وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ) (٣)..

٤ - قصد العموم .. أي تعميم الأمر على كل الناس أو في كل الأشياء والأمور .. مثل قوله تعالى : ﴿ وَٱللَّهُ يَدْعُوٓاْ إِلَىٰ دَارِ ٱلسَّلَمِ ﴾ (١) أي يدعو جميع الخلائق .. ومثل قوله تعالى : ( إِيَّاكَ نَعۡبُدُ وَإِيَّاكَ نَسۡتَعِينُ )(٥) أي نستعينك على العبادة وعلى جميع أمورنا ..

٥-رعاية الفواصل .. أي مراعاة نهايات الآيات كي تأتي متناسقة .. مثل قوله تعالى : ( مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ) (٦) أي وما قلاك ..

هذا .. وقد يُستنتج الحذف بدليل العقل لاستحالة صحة الكلام عقلاً إلا بتقدير محذوف .. مثل قوله تعالى : ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ ..

ولما كان العقل قد دُلُّ على استحالة مجيء الرب تعالى بذاته - إذ الحركة من صفات المحدثات - كان لابد من تقدير محذوف ، أي (أمر ربك) ، أو (عذاب ربك) ...

<sup>(</sup>٣) سورة الحج آية ٣٥. (۱) سورة هود آية ۱۷. (٢) سورة الفجر آية ٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة الضحى آية ٣. (٤) سورة يونس آية ٢٥. (°) سورة الفاتحة آية ٥.

<sup>(</sup>V) سورة الفجر آية ۲۲.

- هذا .. والحذف على أنواع .. وإليك بيانها:
- ١- الاقتطاع .. وهو حذف بعض حروف الكلمة .. مثل قوله تعالى :
   ( لَّلِكِنَّا هُوَ ٱللَّهُ رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِرَبِّي أَحَدًا )<sup>(۱)</sup> أي لكن أنا ..
- ٢- الاكتفاء .. وهو أن يقتضي المقام ذكر شيئين بينهما تلازم وترابط فيُكتفى بذكر أحدهما عن الآخر .. مثل قوله تعالى : (وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ) أي وجعل لكم سرابيل تقيكم البرد ..
- ومثل قوله تعالى : ( وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ۚ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ )<sup>(٣)</sup> أي وله ما تحرَّك كذلك ..
- ٣- الاحتباك .. وهو أن يُحذف من المذكور أولاً ما أُثبت نظيره في المذكور أولاً .. أو ثانيًا ، ويُحذف من المذكور ثانيًا ما أُثبت نظيره في المذكور أولاً .. أو بمعنى آخر أن يجتمع في الكلام متقابلان فيحذف من كل واحد منهما مقابله لدلالة الآخر عليه .. مثل قوله تعالى : ( قُل ٓ إِنِ ٱفۡتَرَيۡتُهُۥ فَعَلَى ٓ إِجۡرَامِي وَأَنا بُرِيٓ ءُ مِّمَا تُجُرِمُونَ ) (٤) .. والتقدير في هذه الآية هو : إن افتريته فعلي وأخرامي بهذا الافتراء وأنتم برآء منه ، وإن كنتُ صادقًا فعليكم إجرامكم بشرككم وبتكذيبكم لي وباتّهامي بالافتراء ، وأنا بريء مما تجرمون ..
- ٤- الاختزال .. ويختلف عن الأنواع الثلاثة السابقة بأن المحذوف من الكلام إما اسم ، أو فعل ، أو أكثر .. مثل قوله تعالى : (حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا يُكُمْ ) . والتقدير : حُرِّمَ عليكم نكاح أمهاتكم .. فحُذف المضاف ..

<sup>(</sup>۱) سورة الكهف آية ۳۸. (۲) سورة النحل آية ۸۱. (۳) سورة الأنعام آية ۱۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة هود آية ٣٥ . (<sup>٥)</sup> سورة النساء آية ٢٣ .

ومثل قوله تعالى: (إِذًا لَّأَذَقَنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوٰةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ) .. والتقدير: ضعف عذاب الحياة وضعف عذاب الممات ، فحذف المضاف .. ومثل قوله تعالى: (وَمَآ أَدْرَنكَ مَا هِيَهُ ﴿ نَارٌ حَامِيَةٌ ﴿ آَنَ مُ .. والتقدير: هي نار حامية .. فحُذف المبتدأ ..

ومثل قوله تعالى : ( مَّثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ أَكُو الْمَا دَائِم .. فَحُذِف الحَبر .. وأكلها دَائم .. فَحُذِف الحَبر .. ومثل قوله تعالى : ( أَنِ ٱعْمَلْ سَنبِغَنتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرْدِ وَ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ) (1) .. والتقدير : أن أعمل دروعًا سابغات .. فحُذِف الموصوف .. ومثل قوله تعالى : ( وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ) (0) .. والتقدير : يأخذ كل سفينة صالحة غصبًا .. فحُذفت الصفة ..

ومثل قوله تعالى : ( فَأُوْحَيِّنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡبَحۡرَ ۖ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ) (٦) .. والتقدير : فضرب البحر فانفلق .. فحُذف المعطوف عليه ..

ومثلَ قوله تعالى : ( لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُوْلَتِكِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُواْ ) (١) .. والتقدير : لا يستوي منكم مَنْ أنفق من قبل الفتح ومَنْ أنفق بعده .. فحُذِف المعطوف مع العاطف ..

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ٧٥. (٢) سورة القارعة الآيتان ١٠، ١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الرعد آية ٣٥ . (<sup>٤)</sup> سورة سبأ آية ١١ . (<sup>٥)</sup> سورة الكهف آية ٧٩ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة الشعراء آية  $^{(7)}$  .  $^{(7)}$  سورة الحديد آية  $^{(7)}$ 

ومثل قوله تعالى : (كَلَّآ إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِيَ )<sup>(۱)</sup> .. والتقدير : إذا بلغت الروح التراقى .. فحُذف الفاعل ..

ومثل قوله تعالى : (كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ) (٢) .. والتقدير : سوف تعلمون عاقبة أمركم .. فحُذف المفعول ..

ومثل قوله تعالى : ( وَٱلۡمَلَتِهِكَةُ يَدۡخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ ﴿ سَكَمُ عَلَيۡكُم عَلَيۡكُم بِمَا صَبَرۡتُمُ ۚ ) (٣) .. والتقدير : قائلين سلام عليكم .. فحُذف الحال ..

ومثل قوله تعالى: ( وَقُولُوٓاْ ءَامَنَّا بِٱلَّذِيٓ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمۡ )<sup>(٤)</sup>.. والتقدير: والذي أُنْزل إليكم.. فحُذف الاسم الموصول..

ومثل قوله تعالى : ( أَفَا ِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْحَالِدُونَ ) ( ) .. والتقدير : أفإن مت أفهم الخالدون ؟ .. فحُذفت همزة الاستفهام ..

ومثل قوله تعالى : ( فَاإِذَا جَآءَ ٱلْحَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنُهُمْ كَالَّذِى يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ) (٦) .. والتقدير : كدوران عين .. فحُذِف أكثر من كلمة ..

ومثل قوله تعالى: ( قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَد كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ) (٧) .. والتقدير: لنفد أيضًا .. فحُذف جواب الشرط ..

ومثل قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي خَجَا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنبِّئُكُم

<sup>(</sup>۱) سورة القيامة آية ٢٦. (٢) سورة التكاثر آية ٣. (٣) سورة الرعد الآيتان ٢٣، ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت آية ٤٦ . (°) سورة الأنبياء آية ٣٤ . (٦) سورة الأحزاب آية ١٩ .

<sup>(</sup>٧) سورة الكهف آية ١٠٩.

بِتَأْوِيلهِ عَأْرِسِلُونِ ﴿ يُوسُفُ ﴾ (١) .. والتقدير : فأرسلوني إلى يوسف لأسأله ، فأرسلوه ، فأتاه فقال له : يا يوسف .. فحُذف أكثر من جملة ..

#### • الإطناب:

وهو أداء المقصود بأكثر من عبارة المتعارف من الكلام لكون الكلام خليقًا بالبسط ، وقد يُعبَّر عنه بالإسهاب ، وينقسم الإطناب إلى قسمين :

١- البسط .. وهو الإطناب بتكثير الجمل .. مثل قوله تعالى : ( ٱلَّذِينَ عَمِّلُونَ ٱلْعَرَشَ وَمَنْ حَوْلَهُ لِيُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّمَ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيُسْتَغُفِرُونَ لِكَمِ لَيِّمِ مَ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغُفِرُونَ لِكَمْ لِللَّهِ مَا وَلَا عَالَى اللَّهُ العرش لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ ) (٢) .. فقوله : (يؤمنون به) إطناب لأن إيمان حملة العرش معلوم وإنما جاء الإطناب لإظهار شرف الإيمان وللترغيب فيه ..

ومثل قوله تعالى : ( وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ) (٢) .. ومن المعلوم أنه ليس من المشركين من يؤدِّي الزكاة ولكنه جاء بِهَذه الجملة لحث المؤمنين على أدائها ، والإشعار بأن منعها من أوصاف المشركين ..

٢ - الزيادة .. وهي الإطناب بدخول أحرف أو أسماء أو أفعال أو جمل زائدة ،
 أو بتكرير الكلام وهو أنواع .. وإليك البيان ..

• دخول حرف أو أكثر من حروف التوكيد .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ) ( عَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ) ( عَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ) ( عَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ) ( عَالُوا كَار .. و (اللهم) ، و (اسمية الجملة) لمبالغة المخاطبين في الإنكار ..

- دخول أفعال زائدة .. مثل ما جاء في قوله تعالى : (فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ۖ قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا )(١) .. فكلمة (كان) زائدة ..
- دخول أسماء زائدة .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآ ءَامَنُمْ بِهِ فَقَدِ ٱهْتَدُواْ ) (٢) .. فكلمة (مثل) زائدة ، والتقدير : فإن آمنوا بما آمنتم به ..
- التأكيد بتكرار اللفظ أو مرادفه أو بكلمات زائدة .. مثل ما جاء في قوله تعالى :

( فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِهِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ )"..

(وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ مَخَعَلْ صَدْرَهُ وَضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي ٱلسَّمَآءِ) (٤) عند قراءة (حرجًا) بكسر الراء ..

 $(\tilde{\vec{Z}})^{(\circ)}$  ( كَلَّآ إِذَا دُكَّتِ ٱلْأَرْضِ دَكًّا دَكًّا  $(\tilde{\vec{Z}})^{(\circ)}$ ..

( فَمَهِّلِ ٱلۡكَفِرِينَ أُمَهِلِّهُمۡ رُوَيۡدُا ) (٦) ..

( وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا ) (٧٠) ..

( وَمَآ أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ ثُمَّ مَآ أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

( وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ) (٩) ..

( يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ﴿ وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ) (١٠) ..

<sup>(</sup>۱) سورة مريم آية ۲۹. (۲) سورة البقرة آية ۱۳۷. (۳) سورة الحجر آية ۳۰.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية ١٢٥. (٥) سورة الفجر آية ٢١. (٦) سورة الطارق آية ١٧.

<sup>(</sup>١٠) سورة الطور الآيتان ٩ ، ١٠ .

- ( ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ )(١) . .
- التكرير للكلمات .. وهو أبلغ من التأكيد لأن الكلام إذا تكرَّر فقد تقرَّر .. مثل ما جاء في قوله تعالى :
- ( وَقَالَ ٱلَّذِئَ ءَامَ . يَعَوَمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ يَعَوْمِ إِنَّمَا هَدِ أَهُ مَا الرَّشَادِ ﴿ يَعَوْمِ إِنَّمَا هَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل
- ( ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِن بَعْدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ جَهَدُواْ وَصَبَرُوٓاْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ) (٣) ..
- ( إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُمُ مِ لَا إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لَا إِذْ قَالَ يُوسُونُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتُ مِن اللَّهُ عَلَى مَا إِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى مَا إِنَّا لَهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللّ
  - ( ٱلْقَارِعَةُ ١ مَا ٱلْقَارِعَةُ ١ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ١٠٠٠ ..
    - ( وَٱلسَّبِقُونَ ٱلسَّبِقُونَ ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ
    - التكرير للأمثال .. مثل ما جاء في قوله تعالى :
- ( وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَٰتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴿ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلْأَمْوٰ اللَّهُ وَلَا ٱللَّهُ وَلَا ٱللَّهُ مَوْا لللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا الللْلَّهُ وَلَا اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَا لَا الللْلُولِيْلُولِي الللْلْمُ اللْمُولِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللللْلِمُ الللللْمُولِي الللللْمُ اللْمُولِي الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولِي اللللْمُولِي اللللْمُولِي اللللْمُولِي الللْمُولِي اللْمُولِي اللللْمُولِي اللللْمُولِي اللللْمُولِي الللللْمُولِي اللللللْمُ الللللْمُولِي الللْمُولِي الللْمُولِي اللللْمُولِي الللللْمُولِي اللللْمُولِي الللللْمُ اللللْمُولُولُولِي الللْمُولِي الللْمُولِي الللْمُولِي اللللْمُولِي اللللللْمُولُولُولَا الللْمُول
  - التكرير للقصص .. ومن فوائده :
- في كل موضع زيادة شيء لم يُذكر في الموضع الآخر ، أو قد تُبدَّل كما عنى مُعَيَّن ...

<sup>(</sup>٤) سُورَة يُوسُفُ آية ٤ . (٥) سُورَة القارَعة الآيات من ١ : ٣ . (٦) سُورَة الواقعة آية ١٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سورة فاطر الآيات من ۱۹ . ۲۲ .

- كما أن القوم عجزوا أن يأتوا بمثل القرآن فأوضح عجزهم بأن كرّر القصة في مواضع مختلفة إعلامًا بأنّهم عاجزون عن الإتيان بمثله بأي نَظْم جاءوا وبأي عبارة عبروا ، فكرّر الأمثال والعبر والقصص ليبيّن لهم أن الله هو صاحب الكلام ، وأنه أتي بمثله ، وهم لا يستطيعون أن يأتوا بمثله .. أما سورة « يُوسُف » ففيها أمور يجمل الإغضاء عنها ، وستره ها ، وعدم تكرارها .. وكذلك ترك لهم فرصة بقصة لم تتكرّر لتوضيح عجزهم عن أن يكرّروها بأسلوب آخر ، يوازي مستواه لتوضيح عجزهم عن أن يكرّروها بأسلوب آخر ، يوازي مستواه مستوى أسلوبها ، كما تكرّرت قصة « موسى » (الكلام ) وغيرها من القصص .. وكأنه يقول لهم إن كان هذا من كلام محمد (كلام) فافعلوا في قصة « يُوسُف » ما فعله في سائر القصص ..
- كما أن قصص الأنبياء كُرِّرَت لأن المقصود بِهَا الإخبار بإهلاك مَنْ كذَّبوا رُسُلَهم ، والحاجة داعية إلى ذلك التكرار لتكرر تكذيب الكفار للنبي (على) .. فكلما كذَّبوه نزلت قصة مُنذرَة بحلول العذاب كما حل على المكذِّبين من قبل .. أما قصة « يُوسُف » ، وقصة « أهل الكهف » ، وقصة « ذي القرنين » ، وقصة « موسى » مع « الخضر » فلم يُقْصد منها ذلك .. ولذلك لم تتكرَّر ..
- ذكر البدل للإيضاح بعد الإبهام .. وفائدته البيان والتأكيد لأنه دَلَّ على ما دَلَّ على ما دَلَّ على ما دَلَّ عليه الأول .. إما بالمطابقة في بدل الكل ، وإما بالتضمين في بدل البعض ، وإما بالالتزام في بدل الاشتمال .. فمن نوع بدل الكل ما جاء في قوله تعالى : ( آهدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمُغْضُوبِ

عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴿ )(١)

( كَلَّا لَبِن لَّمْ يَنتَهِ لَنَسْفَعًا بِٱلنَّاصِيَةِ ﴿ نَاصِيَةٍ كَذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ) (١) .. وأما بدل البعض فمثل ما جاء في قوله تعالى :

( وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ هُّدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعُ وَصَلَوَتُ وَمَسَجِدُ يُدُكُرُ فِيهَا ٱللَّهِ ٱللَّهِ كَثِيرًا أَنَّ .. وقوله تعالى : ( وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ لُذُكُرُ فِيهَا ٱللَّهُ اللَّهِ صَثِيرًا أَنَّ .. وقوله تعالى : ( وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا أَنَ ..

وأما بدل الاشتمال فمثل ما جاء في قوله تعالى :

( يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ۖ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ) (٥)

• عطف البيان .. وهو كالصفة في الإيضاح إلى حد ما .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( فِيهِ ءَايَنتُ بَيِّنتُ مَّقَامُ إِبْرَاهِيمَ )(٢) ..

وقد يأتي عطف البيان للمدح لا للإيضاح مثل ما جاء في قوله تعالى :

( جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِيَامًا لِّلنَّاسِ ) ( ﴿ كَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِيَامًا لِّلنَّاسِ

• عطف أحد المترادفين على الآخر .. والقصد منه التأكيد .. مثل ما جاء في قوله تعالى : (قَالَ إِنَّمَآ أَشْكُواْ بَثِي وَحُزِّنِيٓ إِلَى ٱللَّهِ ) (^) ..

( أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَخَوْلهُم ) (٩) ..

( وَقَالُواْ رَبَّنَآ إِنَّآ أَطَعۡنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلَّا ) (١٠) ..

<sup>(</sup>۱) سورة الفاتحة الآيتان 7 ، ٧ . (۲) سورة العلق الآيتان ١٥ ، ١٦ . (۳) سورة الحج آية ٤٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة آل عمران آية ٩٧ . (<sup>٥)</sup> سورة البقرة آية ٢١٧ . (<sup>٦)</sup> سورة آل عمران آية ٩٧ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  سورة المائدة آية ۹۷ .  $^{(\wedge)}$  سورة يوسف آية ۸٦ .  $^{(\circ)}$  سورة الزخرف آية ۸٠ .

<sup>(</sup>١٠) سورة الأحزاب آية ٦٧ .

- عطف الخاص على العام .. والمراد بالخاص والعام هنا هو ما كان فيه الأول في الكلام شاملاً للثاني .. وفائدته التنبيه على فضل الخاص حتى كأنه ليس من جنس العام .. مثل ما جاء في قوله تعالى :
- ( مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبِرِيلَ وَمِيكَنلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِللَّ لِلْكَنفِرِينَ ) (١)..
  - (حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَوٰةِ ٱلْوُسۡطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ) (٢) ..
- عطف العام على الخاص .. وفائدته التعميم ، وإفراد الخاص بالذِّكر اهتمامًا بشأنه .. مثل ما جاء في قوله تعالى :
- ( رَّبِ ٱغْفِرْ لِى وَلِوَ لِدَىَّ وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ وَلَا تَزِدِ الطَّامِينَ إِلَّا تَبَارُا )(٣) ..
- الإيضاح بعد الإبْهَام .. وفائدته : إما رؤية المعنى في صورتين مختلفتين (الإبْهَام والإيضاح) ، أو لتمكُّن المعنى في النَّفْس تمكنًا زائدًا لوقوعه بعد الطلب .. مثل ما جاء في قوله تعالى :
- ( قَالَ رَبِّ ٱشۡرَحۡ لِی صَدرِی ﴿ وَیَسِّرۡ لِیۤ أُمۡرِی ﴿ اَسۡرِی اَشۡرَعۡ لِی صَدرِی اَشۡرَعُ اِسۡرِی اَشۡرَعُ اِسۡرِهُ وبیانه ، و کلمة تفید تفسیره وبیانه ، و کلمة (صدری) تفید تفسیره وبیانه ، و کلمة (یَسِّر) تفید طلب تیسیر أمر ما ، و کلمة (أمری) تفید تفسیره وبیانه .. ومثل ما جاء فی قوله تعالی :

( وَقَضَيْنَاۤ إِلَيْهِ ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَنَوُلآءِ مَقَطُوعٌ مُّصْبِحِينَ )(٥) .. فحملة

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۹۸ . (7) سورة البقرة آية (7) سورة نوح آية (7) سورة نوح آية (7)

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة طه الآيتان ٢٥ ، ٢٦ . (<sup>٥)</sup> سورة الحجر آية ٦٦ .

- (دَابِرَ هَنَوُلاء مَقَطُوعٌ مُصبِحِينَ) تفسير لكلمة ( ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ) ..
- التفسير .. وهو الإتيان بكلام يُزيل توهم اللّبس والْخَفَاء فيفسّر ما قبله ..
   مثل ما جاء في قوله تعالى :
- ( ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ لَا تَأْخُذُهُ اللّهُ وَلَا نَوْمٌ ) (١) .. فحملة (لَا تَأْخُذُهُ اللّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ) .. تفسير لكلمة ( ٱلْقَيُّومُ ) ..
- ( وَإِذْ خَيَّنَاكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ تَفسير لقوله: (يَسُومُونَكُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ) ..
- وضع الظاهر موضع الْمُضْمَر .. ومن فوائده زيادة التقرير والتمكين .. مثل ما جاء في قوله تعالى :

(وَبِٱلْحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِٱلْحَقِّ نَزَلَ) (٢). جاء بكلمة (وبالحق) بدلاً من كلمة (وبه) .. (إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْتُر ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ) (٤). قال : (ولكن أكثر هم) .. (ولكن أكثر هم) ..

(وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ اللهِ أَنَ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا )(٥) .. قال : (إن قرآن الفجر) بدلاً من قوله : (إنه) ..

ومن فوائد وضع الظاهر مكان المضمر إزالة اللبس الذي قد يحدث في عود الضمير .. مثل ما جاء في قوله تعالى :

( فَبَدَأُ بِأُوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أُخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أُخِيهِ ) (٦) .. جاء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٢٥٥ . (٢) سورة البقرة آية ٤٩ . (٣) سورة الإسراء آية ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة غافر آية ٦١ . (٥) سورة الإسراء آية ٧٨ . (٦) سورة يوسف آية ٧٦ .

بكلمة (أخيه) بدلاً من كلمة (وعائه) حتى لا يتوهم السامع عود الضمير إلى « يُوسُف » (التَّلِيُّلِا) ..

وكذلك من فوائد وضع الظاهر مكان المضمر قصد تربية المهابة وإدخال الرَّوع على ضمير السامع بذكر الاسم المقتضي لذلك .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( فَإِذَا عَرَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ) (١) .. جاء باسم الجلالة بدلاً من الضمير لإشعار السامع بالهيبة ..

• التَّذْييل .. وهو أن يُؤْتَى بجملة عقب جملة ، والثانية تشتمل على المعنى الأول لتأكيد منطوقه ، أو مفهومه ليظهر المعنى لِمَنْ لم يفهمه ويتقرَّر ويتأكَّد عند مَنْ فهمه .. مثل ما جاء في قوله تعالى :

( وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ) (٢) ..

( وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرَكِكُمْ ۚ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ) (٣) ..

• التكْميل .. ويسمَّى بالاحتراس .. مثل ما جاء في قوله تعالى :

( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ مُحِبُّمُ مَ وَيُحِبُّكُمْ وَيُحِبُّكُمْ وَيُحِبُّكُمْ وَيُحِبُّكُمْ وَيُحِبُّكُمْ وَيُحِبُّكُمْ وَيَا ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ) ( على قول وَيُحِبُّونَهُ وَ الله الله على المؤمنين) لتوهم السامع أنّهم أذلة لضعفهم ..

ومثل قوله تعالى :

( مُّحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ۚ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلۡكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيۡنَهُمْ ) (٥) . إذ لو اقتصر على قول : (أشداء على الكفار) لتوهَّم السامع أنَّهم أشداء

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ١٥٩. فاطر آية ١٤٠. هورة الإسراء آية ٨١.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة المائدة آية ٥٤ . (<sup>٥)</sup> سورة الفُتح آية ٢٩ .

لغلظتهم وفظاظتهم ..

ومثل قوله تعالى :

( وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخَرُّجَ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوٓءٍ ) (١) .. قال : (من غير سوء) للاحتراس من توهم وجود الآفة من كلمة (بيضاء) ..

• الاستقصاء .. وهو أن يتناول الكلام مَعْنَى معيّنًا فيستقصيه بأن يأتي بجميع عوارضه ولوازمه ، بعد استقصاء جميع أوصافه الذاتية بحيث لا يترك شيئا يمكن أن يضاف .. مثل قوله تعالى :

( أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةُ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ فَرَيَّةٌ ضُعَفَآءُ فَأَصَابَهَ الْإِكْبَرُ وَلَهُ وَرِيَّةٌ ضُعَفَآءُ فَأَصَابَهَ الْأَنْهَارُ لَهُ وَيِهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ وَلَهُ وَرِيَّةٌ ضُعَفَآءُ فَأَصَابَهَآ الْأَنْهَارُ لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِيهِ نَارٌ فَا حَتَرَقَتَ أَلَا يَتِ لَعَلَّكُمْ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلَهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلَهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلِكُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلْكُمُ اللَّهُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكُلُولُ لَكُمُ اللَّهُ لَلْكُ لَلْكُمُ لَلْكُولُونَ لَلْكُولُكُ لِلْكُ لَلْكُ لَلْكُولُ لَلْكُلُولِكُ لَلْكُلُولُ لَكُولُكُ لِلْكُلُولُ لَلْكُولُونَ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَكُمُ لَلْكُلُولُكُمُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُكُ لِلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُكُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولِكُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْلِلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْلِكُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْلِلْكُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُ لَلْلِلْلِلْلِلْلُلُلُلُولُ لَلْلِلْلِلْلِلْلُلُلُكُمُ لِلْلِلْلِلْلُلُلُكُلُولُ لَلْلِلْلِلْلِلْلُلُلُكُ لِلْلِلْكُلُولُ لَلْلِلْلِ

يُلاحظ في هذه الآية الإطناب بأجلى معانية .. فإنه لو اقتصر على قوله : (جنة) لكان كافيًا ، ولكنه زاد فقال في تفسيرها (من نَحِيل وأَعْنَاب) فإن مصاب صاحبها بها أعظم ، ثم زاد (تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ) متممًا لوصفها بذلك ، ثم أكمل وصفها فقال : (لَهُ فيها مِنْ كُلِّ الثَّمَرات) فأتى بكل ما يكون في الجنان ليشتد الأسف على إهلاكها .. ثم قال في وصف صاحبها : (وأصابه الكبر) ثم استقصى المعنى في ذلك بما يوجب تعظيم المصاب بقوله بعد وصفه بالكبر : (ولَهُ ذُرِيَّةُ ضُعَفَاءُ) ولم يقف عند كلمة (ذُرِيَّة) بل وصفهم بالضعف .. ثم ذكر استئصال الجنة - التي ليس

لصاحبها غيرها - بالهلاك في أسرع وقت إذ قال: (فَأَصَابَهَا إِعْصَار) ولم يقتصر على ذكر الإعصار إذ قد لا يحصل به سرعة الإهلاك فقال: (فيه فارٌ) ، ثم لم يقف عند ذلك حتى أخبر باحتراقها لاحتمال أن تكون النار ضعيفة لا تفي بإحراقها تمامًا ..

• الاعتراض .. وهو الإتيان بجملة أو أكثر في وسط الكلام لا محل لها من الإعراب .. مثل ما جاء في قوله تعالى :

( وَ يَجَعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَتِ سُبِحَنهُ أُو فَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ) (١) .. فقوله (سُبْحَانَه) اعتراض لتَنْزِيهه عز وجل عن البنات والتشنيع على جاعليها .. ومثل قوله تعالى :

( لَّقَدْ صَدَقَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّءْ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ) (١). جاء بجملة الاستثناء وهي اعتراض لتعليم العباد تقديم المشيئة في كل أمورهم ..

ومثل قوله تعالى :

( فَلاَ أُقْسِمُ بِمَوَ قِعِ ٱلنَّنجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانُ وَكِيمُ ﴿ وَاللّهِ النَّعْرِ الْفَسَمِ وجوابه كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتَبِ مَّكُنُونِ ﴿ ) (٣) . . جاء بالجملة الاعتراضية بين القَسَم وجوابه لإشعار السامع بأهمية ذلك القَسَم وأهمية ما أقسم سبحانه وتعالى عليه . . تلك أمثلة لأنواع الإطناب الذي جاء في القرآن والتي يضيق المقام عن تلك أمثلة لأنواع الإطناب الذي جاء في القرآن والتي يضيق المقام عن

تلك امثلة لانواع الإطناب الدي جاء في القرآن والتي يضيق المقام عن حصرها وذكرها .. فسبحان من هذا كلامه ..

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سورة النحل آية  $^{(7)}$  .  $^{(7)}$  سورة الفتح آية  $^{(7)}$  .  $^{(7)}$  سورة الواقعة الآيات من  $^{(7)}$  .

#### السؤال والجواب

الأصل في الجواب أن يكون مطابقًا للسؤال .. ومع ذلك فقد يعدل في الجواب عما يقتضيه السؤال تنبيهًا على أنه كان من حق السؤال أن يكون كذلك .. وقد يجيء الجواب أعم من السؤال للحاجة إليه في السؤال ، وقد يجيء أنقص لاقتضاء الحال ذلك ، وقد يُحذف السؤال ثقة بفهم السامع .. وإليك أمثلة لهذه الأنواع:

#### • العدول في الجواب:

حكى القرآن عن « فرعون » سؤاله « لموسى » عن رَبِّه بقوله : ( قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ) (١) ..

ولما كانت (ما) سؤالاً عن الماهية والجنس كان السؤال بِها عن رَبِّ العزة خطأ لا يليق ولا يصح - لأن الله عز وجل ليس كمثله شيء ، ولا تصل إلى كُنْه ذاته العقول والأفكار - ولذا عَدَل « موسى » إلى الجواب ببيان الوصف الْمُرْشِد إلى معرفته عز وجل فقال كما حكى القرآن عنه : ( قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوُاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَو إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ )(٢). لذلك تعجَّب « فرعون » من هذا الجواب فقال لقومه كما حكى القرآن عنه : ( قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ )(٣).

# • الزِّيَادة في الجواب:

حين سأل الله عز وجل « موسى » (التَّلَيُّكُلُّ) بقوله : ( وَمَا تِلَكَ بِيَمِينِكَ يَـمُوسَىٰ ) (٤٠٠. كان يكفي أن يقول « موسى » : هي (عصا) .. ولكنه زاد في

<sup>(</sup>۱) سورة الشعراء آية 77 . (7) سورة الشعراء آية 75 . (7) سورة الشعراء آية 75 . (7) سورة طه آية (7) .

الجواب كما حكى القرآن عنه بقوله: (قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَيْ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَغَارِبُ أُخْرَىٰ ) (١) .. وكأنه أراد استمرار الحديث تلذُّذًا به واستدرارًا لمزيد من السؤال والجواب ..

وكذلك حين سأل « إبراهيم » (التَكْيِّكُلُ) قومه قائلاً كما حكى القرآن: ( إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ ) (٢) فكان جوابهم كما حكى القرآن: ( قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَرِكَفِينَ ) (٣) .. فزادوا في جوابهم إظهارًا للابتهاج بعبادتها وللإصرار على الاستمرار في ذلك إغاظة للسائل..

وكذلك ما جاء في قوله تعالى : ( قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ) (٤).. زاد في الجواب لتعداد النعم وزيادة في التوبيخ فقال : ( قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ) (٥)..

#### • النقص في الجواب :

حكى الله تبارك وتعالى عن المشركين تعننتهم مع رسول الله (علم) فقال: (وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ٱلْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ٱلْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ هَا يَكُونِ لِي أَنْ أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِي )(1) .. فجاءت هنذا أو بَدِلله ثَلُ مَا يَكُونِ لِي أَنْ أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِي )(1) .. فجاءت الإجابة عن التبديل دون الاختراع لأن التبديل في إمكان البشر أما الاختراع فإذا امتنع فمحال قطعًا لذلك لم يجب عنه ، كما أن التبديل أسهل من الاختراع فإذا امتنع التبديل كان امتناع الاختراع أوْلَى ..

<sup>(</sup>۱) سورة طه آية ۱۸. (۲) سورة الشعراء آية ۷۰. (۳) سورة الشعراء آية ۷۱.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية ٦٣ . (٥) سورة الأنعام آية ٦٤ . (٦) سورة يونس آية ١٥ .

# • حذف السؤال ثقة بفهم السامع:

ومثال ذلك قوله تعالى: ( قُلَ هَلَ مِن شُرَكَآبِكُم مَّن يَبْدَوُا ٱلخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَ قُلِ اللهُ يَبْدَوُا ٱلخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَ قُلَ هَلَ مِن شُرَكَآبِكُم مَّن يَبْدَوُا ٱلخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَ فَأَنَى تُؤَفَّكُونَ فَي اللهُ السؤال والجواب لا يستقيم أن يكون من شخص واحد لزم أن تكون الإجابة عن سؤال محذوف تقديره ( فمن يبدؤ الخلق ثم يعيده ) ..

وهكذا في كل ما جاء من أجوبة عن أسئلة محذوفة فعلى القارئ أو السامع تقدير السؤال المناسب ..

• هذا .. وقد يعدل عن الجواب أصلاً إذا كان السائل مُتَعنَّا مثل سؤال المشركين عن الرُّوح - بإيعاز من اليهود - إذ إن الرُّوح لفظ مشترك بين : (رُوح الإنسان) ، و (جبريل وعيسى) عليهما السلام ، و (القرآن) .. فلو أنه أجابَهُم عن شيء منها لقالوا : ليس عن هذا نسألك فجاء الجواب مُحْمَلاً لقابلة كيدهم بكيد كما جاء في قوله تعالى : ( وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوح فَلِ اللهُ وَعُ مِنْ أُمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ) (٢) ..



<sup>(</sup>١) سورة يونس آية ٣٤. ٣٤ . (٢) سورة الإسراء آية ٨٥.

# ما يُظُنُّ به الترادُف وليس كذلك

هناك بعض الكلمات في اللغة العربية تُستعمل كمُتَرَادِفَات في كلام الناس .. أما في القرآن فإن كل كلمة تُؤدِّي معنًا خاصًّا بِهَا ، ويستحيل أن تُوضَع مكانها كلمة أخرى .. وذلك من ضمن أسرار بلاغة القرآن .. وإليك أمثلة لذلك :

#### • الخوف والْخَشْيَة :

أما قوله تبارك وتعالى في شأن الملائكة: ( يَخَافُونَ رَبُّم مِّن فَوَقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤَمَرُونَ ) (أ) فإنه للإشعار بأن الملائكة على عظم خلقهم، وشدة بأسهم، وعلو مكانتهم فإنَّهم بين يديه تعالى ضعفاء .. ثم أردفه بالفوقية (من فوقهم) الدالة على العظمة فجمع بين الأمرين ..

# الشُّح والبُخْل والضِّن :

الشُّحُّ أشد من البُخْل ، والشح بُخْلُ معه حِرْص ، وكذلك هناك فرق بين البُخْل والضِّنِّ فيكون في البُخْل يكون في الْهِبَات والعَطَايَا ، أما الضِّنِّ فيكون في اللهِبَات والعَطَايَا ، أما الضِّنِّ فيكون في العواري .. ولذا يُقَال : هو ضنين بعلْمه ، ولا يُقال : هو بخيل بعلمه ، لأن

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد آية ۲۱ . (۲) سورة فاطر آية ۲۸ . (۳) سورة النحل آية ٥٠ .

العلم يُشْبِه العارية .. والواهب إذا وَهَبَ شيئًا خرج من ملكه بخلاف العارية .. ولذلك قال تعالى : ( وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ) (١) و لم يقل (ببخيل) ..

كما يُلاحَظ الفرق بين الشُّحِّ والبُخْلِ فيما جاء في قوله تعالى : ( ٱلَّذِينَ يَبَخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَآ ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَ مِفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ) (٢) . وفي قوله تعالى : ( وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِم تَحُبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّ أُوتُوا وَالْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِم تَحُبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَ آأُوتُوا وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِم وَلَوْ كَانَ بَهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ اللَّهُ فَلِحُونَ ) (٣) . .

### • السبيل والطريق:

السبيل أغلب وقوعًا في الخير ، كما جاء في قوله تعالى : ( قُلْ هَندِهِ عَسَبِيلِي َ أَدْعُوۤا إِلَى ٱللّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبَحَن ٱللّهِ وَمَاۤ أَناْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ) (3). أَدْعُوۤا إِلَى ٱللّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبَحَن ٱللّهِ وَمَاۤ أَناْ مِن ٱلْمُشۡرِكِينَ) (4). ولا يكاد اسم (الطريق) يُراد به الخير إلا مقترنًا بوصف ، أو إضافة تُخلِّصُه لذلك ، كما جاء في قوله تعالى : ( قَالُواْ يَنقَوْمَناۤ إِنَّا سَمِعْنا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ لذلك ، كما جاء في قوله تعالى : ( قَالُواْ يَنقَوْمَناۤ إِنَّا سَمِعْنا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي ٓ إِلَى ٱلْحَقّ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُّسۡتَقِيمٍ ) (6).

كما أن السبيل طريق فيه سهولة بعكس الطريق الذي قد يكون سهلاً وقد يكون سهلاً وقد يكون شاقًا ، كما جاء في قوله تعالى : ( إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا أَ ) (٢) . .

<sup>(</sup>۱) سورة التكوير آية ۲٤. (۲) سورة النساء آية ۳۷. (۳) سورة الحشر آية ۹.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية ١٠٨. (٥) سورة الأحقاف آية ٣٠. (٦) سورة النساء الآيتان ١٦٨، ١٦٩.

# • جاء وأتى :

كلمة (جاء) تقال في الجواهر والأعيان ، أما كلمة (أتى) فتقال في المعاني والأزمان .. كما أن الإتيان مجيء فيه سهولة فهو أخَصُّ من مطلق الجيء ، وللأزمان وردت كلمة (جاء) في قوله تعالى : (قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن عَلَىٰ وَردت كلمة (جاء) في قوله تعالى : (قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن عَلَىٰ عَرِيمِ عَلَىٰ بَعِيرٍ) (١) .. (وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ) (١) .. (وَجَآءُ مِنَ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يُسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ) (٣) ..

أما كلمة (أتى) فقد جاءت في قوله تعالى : ( أَتَىٰ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ) (٤٠٠٠. ( حَتَّىٰ إِذَاۤ أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتْ وَظَرَّ الْهَلُهَاۤ أَنَّهُمۡ قَدِرُونَ عَلَيْهَاۤ أَتَنهاۤ أَتَهُا وَالْرَيَّنَ وَظَرَّ بِاللَّهُ مِس ) (٥٠) . .

أما قوله تعالى : ( وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفَّا صَفَّا ) (٦) فإن المراد مجيء أمره سبحانه أو عذابه فالمراد هو أهوال الساعة المشاهدة ..

وكذلك قوله تعالى: ( وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ) (٧) ، لأن الأجل كالمشاهد حيث يشاهد المحتضر ملائكة الموت ولذلك عبَّر عنه سبحانه بقوله: ( شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ أَوْءَا خَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ) (٨) ..

وقد ظهر الفرق بين (جاء) و(أتى) في قوله تعالى : ( قَالُواْ بَلَ جِئْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ لأن الأول عذاب كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ أَ لأن الأول عذاب

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة يس آية ۲۰.

<sup>(</sup>٦) سورة الفحر آية ٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> سُورَة الحُجْرَ الآيتان ٦٣ ، ٦٤ .

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف آية ۷۲ . (۲) سورة يوسف آية ۱۸ .

<sup>(°)</sup> سورة يونس آية ۲٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة المائدة آية ١٠٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سُورة النحل آية ١ . (<sup>٧)</sup> سُورة الأعراف آية ٣٤ .

وهو مشاهد مرئي بخلاف الحق فإنه أمر معنوي ..

#### مد وأمد :

أكثر ما جاء (الإمداد) في المحبوب .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( وَأَمْدَدُنَهُم بِفَرِكُهُ فِي قَوْلُهُ تَعَالَى : ( وَأَمْدَدُنَهُم بِفَرِكُهُ فِي قَوْلُهُ تَعَالَى : ( وَأَمْدَدُنَهُم بِفَرِكُهُ فِي وَلَمْ مِمَّا يَشْتَهُونَ ) (١) ..

وأكثر ما جاء (المد) في المكروه .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( كَلَّأَ شَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُر مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ) (٢) ..

# • سقَى وأَسْقَى :

الأول لما لا كلفة فيه ، ولهذا ذُكر في شراب أهل الجنة .. كما جاء في قوله تعالى : ( وَسَقَائِهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ) (٣) ..

والثاني لما فيه كلفة ، ولهذا ذُكِر في ماء الدنيا .. كما جاء في قوله تعالى : (وَأَلَّو ٱسۡتَقَـٰمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسۡقَيۡنَهُم مَّآءً غَدَقًا ) (٤) ..

ولذلك أغلب ما يُستعمل فيه (أَسْقَى) ما يفيد الدلالة على مَصْدر السَّقْي والشُّرْب، وأغلب ما يُستعمل فيه (سَقَى) هو إعطاء ما يُسْقَى ويُشْرَبُ..

#### and e e and :

الأول لما كان مع امتداد زمان .. مثل ما جاء في قوله تعالى : (يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآءُ مِن مُّحَرِيبَ وَتَمَثِيلَ وَجِفَانٍ كَٱلْجُوَابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيَتٍ) (٥). وكذلك ما جاء في قوله تعالى : ( أُولَمْ يَرَوْاْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتَ أَيْدِينَآ أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ) (٢) ..

<sup>(</sup>۱) سورة الطور آية ۲۲ . (<sup>۲)</sup> سورة مريم آية ۷۹ . (<sup>۳)</sup> سورة الإنسان آية ۲۱ .

<sup>(</sup>٤) سورة الجن آية ١٦. (٥) سورة سبأ آية ١٣. (٦) سورة يس آية ٧١.

لأن خلق الأنعام ، والثمار ، والزروع بامتداد الزمان ..

أما الثاني فهو بخلاف ذلك .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ) ( أَلَمْ تَرَكُونُ فَعَلَ رَبُونَ بِعَيْمِ المِنْفِقِ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ إِلَيْفَ بَعْلَ مَا لَعْلَى اللّهُ الل

يُلاحظ الفارق أيضًا بين الكلمتين في قوله تعالى في شأن المؤمنين: (إِنَّ اللَّذِيرَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ لَهُمۡ أَجۡرُهُمۡ عِندَ رَبِّهِمۡ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمۡ وَلَا هُمۡ يَحۡزَنُونَ ) (٣) لأن المطلوب المثابرة على العمل الصالح لا الإتيان به مرة واحدة أو الإتيان به بسرعة ..

أما في شأن الملائكة فقد جاء قوله تعالى : ( تَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ) ( عَمَا يُؤْمَرُونَ ) ( عَنَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ) ( عَنَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ ) ( عَنَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ ) ( عَنَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُعْرَفُونَ ) ( عَنَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُونَ عَنِي فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ عَنِي فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ عَنِي فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَرُونَ ) ( عَنَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَعْمُ فَوْقِهِمْ وَيَعْمَلُونَ عَنِي فَا عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُونَ مَا يُؤْمِّمُونَ ) ( عَنْ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ مُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ مُؤْمِنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ وَلِهُ عَلَى عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْكُونُ مَا عَلَيْكُونُ مَا عَلَالْ

وأما ما جاء في قوله تعالى : ( وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ) ( ) فإن المقصود هو المسارعة إلى فعل الخير ..

وكذلك ما جاء في قوله تعالى : ( وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوٰةِ فَعِلُونَ ) (١٠ إذ إن المقصود أداء الزكاة المفروضة والإتيان بها بسرعة من غير توان ..

### • السُّنَة والعَام:

الغالب استعمال (السنة) في الحول الذي فيه الشدة والجدب .. ولهذا يُعبَّر عن الجدب بـ (السنة) .. ويُستعمل (العام) لما فيه الرخاء والخصب .. كما جاء في

قوله تعالى : ( قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا ) (١) إلى أن قال تعالى : ( ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ) (٢) ..

وكذلك الإشارة اللطيفة في قوله تعالى: ( وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ عَلَيْثَ فِي قَوْله تعالى: ( وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ عَلَيْ فَلَيْثَ فِي قَوْله تعالى فيهِمْ أَلْفُوفَانُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ) (٣) .. وكأن مدة بقائه فيهم كانت كلها مُكَابَدة ومشقّة ..

#### • التمام والكمال:

الإتمام لإزالة نقصان الأصل ، والإكمال لإزالة نقصان العوارض بعد تمام الإتمام لإزالة نقصان العوارض بعد تمام الأصل .. كما جاء في قوله تعالى : (فَمَن لَّمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامِ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةِ إِذَا رَجَعْتُمْ تَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ أَنَّ ) ..

ولهذا كان قوله ( تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ) ولم يقل (تامة) لأن التمام من العدد قد عُلِم من قوله: ( فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامِ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ) فكان الكمال لنفي احتمال النقص في صفاتِها كما أن كلمة (تَمَّ) تُشْعِر بحدوث نقص قبله وأما (كَمُل) فلا تشعر بذلك ..

#### • الإعطاء والإيتاء:

الإيتاء أقوى من الإعطاء في إثبات مفعوله لأن الإعطاء له مطاوع (أعطاني فعطوت) والإيتاء ليس له مطاوع فلا يصح (آتاني فأتيت) ، والفعل الذي له مطاوع أضعف في إثبات مفعوله من الفعل الذي ليس له مطاوع لأن ما له مطاوع

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف آية ٤٧ . (۲) سورة يوسف آية ٩٩ . (٣) سورة العنكبوت آية ١٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ١٩٦.

إذا صدر من الفاعل ثبت مفعوله في المحل وأما ما ليس له مطاوع فالفاعل فيه مستقل بفعله مثل (قطعته فانقطع) أو (قطعته فما انقطع) فحدوث الفعل متوقف على قبول المحل للفعل ، هذا في الفعل الذي له مطاوع .. أما قولك (قتلته) فلا يصح فيه (فما انقتل) أو (فانقتل) لأن فعل (قتل) ليس له مطاوع .. ولذا يتضح ذلك في قوله تعالى : ( يُؤتِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدَ أُوتِي خَيرًا كَثِيرًا قَ وَمَا يَذَكُرُ إِلّا أُولُواْ ٱلْأَلْبَ بِ) (١) ..

وكذلك قوله تعالى : ( قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَآءُ ) ..

ولعِظَمِ القرآن وشأنه جاء قوله تعالى : ( وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَلَقُدْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ) ( عَلَيْمَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ) ( عَلَيْمَ عَلَيْهُ ) ( عَلَيْمَ عَلَيْهُ ) ( عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ) ( عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ) ( عَلَيْهُ عَلِيمُ عَلَيْهُ عَلَ

أما قوله تعالى : ( إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ )<sup>(٤)</sup> فلأنه مورود في الموقف وهو مرتحل عنه قريبًا ..

وكذلك قوله تعالى : ( وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ) (٥) لما فيه من تكرار العطاء والزيادة إلى أن يرضى كل الرضا وهو نظير الكوثر في الانتقال بعد قضاء الحاجة منه ..

وكذلك قوله تعالى : ( قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ۚ ثُمَّ هَدَىٰ ) (٦)..



<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٢٦٩. (٢) سورة آل عمران آية ٢٦. (٣) سورة الحجْر آية ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الكوثر آية ١ . (٥) سورة الضحى آية ٥ . (٦) سورة طه آية ٥٠ .

### الخطاب بالاسم والخطاب بالفعل

يُلاحَظ فيما جاء في القرآن من خطاب أنه تارة يأتي بالاسم ، وتارة يأتي بالاسم ، وقارة يأتي بالفعل .. والفرق بينهما أن الخطاب بالاسم يدل على الثبوت والاستمرار ، وأما الخطاب بالفعل فيدل على التجدد والحدوث .. ولا يحسن وضع أحدهما موضع الآخر .. مثل ما جاء في قوله تعالى : ( وَنُقلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَكَلَّبُهُم بَسِطُّ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ )(1) .. يلاحظ أنه قال (باسط) ، ولو قال (يسط) كما جاءت كلمة (ونقلبهم) في نفس الآية لم يفد الغرض لأنه يؤذن .عزاولة الكلب البسط ، وأنه يتجدد له شيئاً بعد شيء .. لذلك كانت كلمة (باسط) والتي هي (اسم) أشد إشعارًا بثبوت الصفة ..

أما قوله تعالى: ( هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ) (٢).. فلو قال (رازقكم) لفات ما أفادته كلمة (يرزقكم) من تجدد الرزق شيئًا بعد شيء .. ويلاحظ أيضًا في قوله تعالى : ( وَجَآءُوۤ أَبَاهُمۡ عِشَآءً يَبۡكُونَ ) (٣) .. أنه قال (يبكون) ، فجاءت الحال في صورة الجملة الفعلية – مع أن الواقعة ماضٍ – و لم يقل (باكين) لاستحضار صورتهم حين جاءوا ، وأنّهم آخذون في البكاء يجددونه شيئًا فشيئًا .. وهو المسمَّى بحكاية الحال الماضية ..

وتلك أمثلة للإحكام اللغوي في القرآن الذي يؤكد أنه تَنْزيل من حكيم حميد ..



<sup>(</sup>۱) سورة الكهف آية ۱۸. (۲) سورة فاطر آية ۳. (۳) سورة يوسف آية ۱٦.

### فضل القرآن

القرآن هو كلام الله .. وفضل كلام الله على سائر الكلام كفضل الله على سائر خلقه .. ولكي نستشرف آفاق هذا الفضل ، علينا أن نستعرض بعضًا من أحاديث رسول الله ( في في هذا الشأن :

يقول ( الله أَلهُ الْقُرْآنَ فَهُو يَتْلُوهُ الْنَاتَيْنِ : رَجُلٌ عَلَّمَهُ اللّهُ الْقُرْآنَ فَهُو يَتْلُوهُ آنَاءَ اللّهُ الْقُرْآنَ فَهُو يَتْلُوهُ أَنَاءَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَهُو يُهْلِكُهُ فِي الْحَقِّ ، فُلاَنُ فَعَملْتُ مَثْلَ مَا يُعْمَلُ ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللّهُ مَالاً فَهُو يُهْلِكُهُ فِي الْحَقِّ ، فَلاَنْ فَعَملْتُ مَثْلَ مَا يَعْمَلُ ) (١) . . فَقَالَ رَجُلٌ : لَيْتَنِي أُوتِيتُ مَثْلَ مَا أُوتِي فَلاَنْ فَعَملْتُ مَثْلَ مَا يَعْمَلُ ) (١) . .

والحسد هنا بمعنى الغبطة ، وليس المراد به تمني زوال النعمة .. كما أن مَنْ قَرَأَ قرأ القرآن له بكل حرف عشر حسنات فَهِمَ أو لم يَفْهَم لقوله ( الله عن عشر حسنات فَهِمَ أو لم يَفْهَم لقوله ( الله عن عشر حسننة ، وَالْحَسنَة بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا ، لاَ أَقُولُ (الْمَ) حَرْفٌ ، وَلَكُنْ أَلَفٌ حَرْفٌ ، وَلاَمٌ حَرْفٌ ، وَميمٌ حَرْفٌ ) ( ..

وفي الحديث القدسي يقول الرَّبُّ عَزَّ وَجَلَّ : ( مَنْ شَغَلَهُ الْقُرْآنُ وَذِكْرِي عَنْ مَسْأَلَتي أَعْطَيْتُهُ أَفْضَلَ مَا أُعْطَى السَّائلينَ ) (٣) ..

ويوجّه النبي (عَلَيْ الْأُمَّة - رحمةً بِهَا وإشفاقًا عليها من هول يوم القيامة - فيقول في حديث يرويه « أَبُو أُمَامَةَ الْبَاهِلِيُّ » (عَلَيْهُ) : ( اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي فيقول في حديث يرويه « أَبُو أُمَامَةَ الْبَاهِلِيُّ » (عَلَيْهُ) : ( اقْرَءُوا الْقُرْآوَيْنِ : الْبَقَرَةَ ، وَسُورَةَ آلِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ .. اقْرَءُوا الزَّهْرَاوَيْنِ : الْبَقَرَةَ ، وَسُورَةَ آلِ

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> رواه الترمذي كتاب فضائل القرآن .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن .

رواه الترمذي كتاب فضائل القرآن.

عَمْرَانَ .. فَإِنَّهُمَا تَأْتِيَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ ، أَوْ كَأَنَّهُمَا غَيايَتَانِ ، أَوْ كَأَنَّهُمَا فَرْقَانِ مِنْ طَيْرِ صَوَافَّ تُحَاجَّانِ عَنْ أَصْحَابِهِمَا .. اقْرَءُوا سُورَةَ الْبَقَرَةِ ، كَأَنَّهُمَا فرْقَانَ مِنْ طَيْرِ صَوَافَّ تُحَاجَّانِ عَنْ أَصْحَابِهِمَا .. اقْرَءُوا سُورَةَ الْبَقَرَةِ ، فَإِنَّ الْبَقَرَةُ ، وَلاَ تَسْتَطِيعُهَا الْبَطَلَةُ ) .. وقال « مُعَاوِيَةُ ابْنُ سَلاَّمِ » : بَلَغَنِي أَنَّ الْبَطَلَةَ : السَّحَرَةُ .. (١)

كما أن حامل القرآن يَرْقَى درجات الجنة بحسب ما معه من قرآن لقول النبي (ﷺ) : ( يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ : اقْرَأْ وَارْتَقِ وَرَتِّلْ كَمَا كُنْتَ تُرَتِّلُ فِي اللهُّنْيَا ، فَإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عَنْدَ آخِرَ آيَة تَقْرَأُ بِهَا ) (٢) ..

أما عن الدنيا فيقول (ﷺ): ﴿ لاَ تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ مَقَابِرَ .. إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْفِرُ مَنَ الْبَيْت الَّذي تُقْرَأُ فيه سُورَةُ الْبَقَرَة ﴾ ..

وكذلك تَنْزِل السَّكِينة والملائكة عند قراءة القرآن لقول النبي ( الله ) و يَتَدَارَسُونَهُ اجْتَمَعَ قَوْمٌ في بَيْت مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ تَعَالَى يَتْلُونَ كَتَابَ اللَّه ، و يَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ ، إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ ، و عَشْيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ ، و حَفَّتْهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ، وَخَشْيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ ، و حَفَّتْهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ، وَخَرَهُمُ اللَّهُ فيمَنْ عنْدَهُ ) ( عَنْدَهُ ) ( عَنْدَهُ ) ( الله فيمَنْ عنْدَهُ ) ( الله فيمَنْ عنْدُهُ ) ( الله فيمَنْ عنْدُهُ ) ( الله فيمَنْ عنْدَهُ ) ( الله فيمَنْ عنْدُهُ ) ( الله فيمُنْ عنْدُهُ ) ( الله فيمَنْ عنْدُهُ ) ( الله فيمَنْ فيمُنْ الله فيمَنْ فيمَنْ فيمُنْ فيمُنْ فيمُنْ الله فيمَنْ فيمُنْ فيمُنْ عنْدُونُ الله فيمُنْ فيمُنْدُونُ أَنْدُونُ أَنْدُونُ أَنْدُونُ أَنْ أَنْدُونُ أَنْدُونُ أَنْدُونُ أَنْ

وعن ﴿ أَبِي سَعِيدَ الْخُدْرِيَّ ﴾ أَنَّ ﴿ أُسَيْدَ بْنَ حُضَيْرٍ ﴾ بَيْنَمَا هُوَ لَيْلَةً يَقْرَأُ في مَرْبَدِهِ إِذْ جَالَتْ فَرَسُهُ ، فَقَرَأً ثُمَّ جَالَتْ أُخْرَى ، فَقَرَأً ثُمَّ جَالَتْ أَيْضًا ، قَالَ ﴿ فَي مِرْبَدِهِ إِذْ جَالَتْ أَيْضًا وَلَيْهَا فَإِذَا مِثْلُ الظَّلَّةِ فَوْقَ ﴿ أُسَيْدُ ﴾ : فَحَشيتُ أَنْ تَطَأَ ﴿ يَحْيَى ﴾ (٥) فَقُمْتُ إِلَيْهَا فَإِذَا مِثْلُ الظَّلَّةِ فَوْقَ رَأْسِي فِيهَا أَمْثَالُ السُّرُجِ عَرَجَتْ فِي الْجَوِّ حَتَّى مَا أَرَاهَا .. قَالَ : فَعَدَوْتُ وَلَاسِي فِيهَا أَمْثَالُ السُّرُجِ عَرَجَتْ فِي الْجَوِّ حَتَّى مَا أَرَاهَا .. قَالَ : فَعَدَوْتُ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب صلاة المسافرين . (۲) رواه الترمذي كتابِ فضائل القرآن .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم كتاب صلاة المسافرين . . وفي رواية أخرى « يَفرُّ » بدلاً من « يَنْفر » . .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم وأبو داود . (٥) يجيي هو ابن أسيد .

عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ( اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ

ويحضنا (عَلَيْ) على تعلَّم القرآن وتعليمه للآخرين فيقول: (خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ ) (٢)..

نسأل الله تبارك وتعالى أن يجعلنا منهم .. إنه على ما يشاء قدير .. وهو نعْمَ الْمَوْلَى ونعْمَ النَّصير ..



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن . (۲) رواه البخاري كتاب فضائل القرآن .

### آداب تلاوة القرآن

لتلاوة القرآن آداب يجب على المسلم أن يراعيها ، وأول هذه الآداب هو حُسنُ الاستماع للقرآن لقول الله تعالى : ( وَإِذَا قُرِئَ اللّهُ وَانُ فَالسّتَمِعُواْ لَهُ وَانْصِتُواْ لَعَلّكُمْ تُرْحَمُونَ )() .. وكلمة (فاستمعوا) تفيد طلب الاستماع ، أي أن يكون السماع سماع المتنبّه القاصد للسماع .. أما كلمة (سمع) فقد تفيد السماع دون قصد .. وقد قال العلماء : إن أول مراتب العلم الاستماع .. لذا يُسنَنُّ الاستماع لقراءة القرآن ، وترك اللغط والحديث بحضور القراءة ..

الأمر الثاني الذي يجب على المسلم أن يراعيه هو المداومة على قراءة القرآن حتى لا يدخل في مَنْ حكى عنهم القرآن في قول الله عز وجل: ( وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَعرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَعذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا )(٢) ..

وقد قال الإمام الأعظم « أبو حنيفة » : ( من قرأ القرآن في كل سَنَة مرتين فقد أدَّى حَقَّهُ ) (٢) .. مستندًا في ذلك إلى قول « أبي هريرة » (﴿ الله عَلَى عَلَى النَّبِيِّ ( الله عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ ( الله عَلَى عَلَى النَّبِيِّ ( الله عَلَى النَّبِيِّ ) الْقُرْآنَ كُلَّ عَامٍ مَرَّةً ، فَعَرَضَ عَلَيْهِ مَرَّتَيْن في الْعَام الَّذي قُبض فيه (٤) ..

وهذا هو الحد الأدبى ، فمَنْ أراد أن يستزيدَ ففي كم يقرؤه ؟ عن « عبد الله بن عمرو بن العاص » : عن النَّبيِّ (عَلَيْ) قَالَ : ( صُمْ منَ

<sup>(</sup>۲) سورة الفرقان آية ۳۰.

<sup>(</sup>ئ) فتح الباري لابن حجر .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ٢٠٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الإتقان في علوم القرآن للسيوطي .

الشَّهْرِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ).. قَالَ: أُطِيقُ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ .. فَمَا زَالَ حَتَّى قَالَ: ( صُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا ).. فَقَالَ: ( اقْرَإِ الْقُرْآنَ فِي كُلِّ شَهْرٍ ) .. قَالَ: ( إِنِّي يُومًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا ) .. فَمَا زَالَ حَتَّى قَالَ فِي ثَلاثَ (١) .. وفي رواية أخرى يقول أُطِيقُ أَكْثَرَ ) .. فَمَا زَالَ حَتَّى قَالَ فِي ثَلاثَ (١) .. وفي رواية أخرى يقول (ايشِ ) : ( لَمْ يَفْقَهُ مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ فِي أَقَلَّ مِنْ ثَلاَثِ ) ..

والأمر يحتلف باختلاف الأشخاص ، وكل بحسب ظروفه ولكن على حافظ القرآن أن يعلم أن القرآن يتفلَّت من صاحبه لقول النبي ( على ) : ( تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ ، فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِه لَهُوَ أَشَدُّ تَفَلَّتًا مِنَ الإِبلِ فِي عُقُلِهَا ) (٣) ..

# وهناك أمور تُرَاعَى كآداب عامة نجملها فيما يلي :

- يُسْتَحب الوضوء لقراءة القرآن ..
- لا تُكْرَهُ قراءة القرآن للمُحْدِثِ حَدَثًا أصغر وخاصة إن كان عالِمًا أو متعلمًا ...
- تحرُمُ قراءةُ القرآن للجُنُبِ والحائِضِ ويجوز إمراره على القلب دون تحريك اللسان ..
  - تُسنُّ القراءة في مكان نظيف ..
- يُستَحَبُّ أَن يَجلس القارئ مُسْتَقْبِلاً القَبْلَة مُتَطَهِّرًا نظيفًا ، وقد قيل : ( أَفُواهُكُمْ طُرُقُ لِلْقُرْآنِ فطييبُوهَا بِالسِّوَاكِ ) ..
- يُسَنُّ الاستعاذة قبل القراءة ، وقال بعضهم : بل هي واجِبَة لقول الله عز

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد مسند المكثرين من الصحابة . (۲) رواه الترمذي كتاب القراءات .

رواه مسلم كتاب صلاة المسافرين .

وجل: (فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسۡتَعِذَ بِٱللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ)<sup>(۱)</sup>.. وصيغة التعوذ (أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيم) .. وقد زاد آخرون (أَعُوذُ بِاللهِ السَّميع العَليم من الشَّيْطَان الرَّحِيم) ..

- يجهر القارئ بالاستعاذة إن كان يقرأ بحَضْرَة مَنْ يسمعه ..
  - إذا قطع القراءة ثم استأنفها تعوَّذ مرة أخرى ..
- يحافظ على قراءة البسملة أول كل سورة غير « سورة التوبة » لأن أكثر العلماء على أن البسملة آية تُفْتَتَحُ بِهَا كل سورة .. فإن قرأ في وسط السورة استحب له أيضًا البسملة ، وكذلك في « سورة التوبة » التي لا تُقْرَأُ البسملة في أولها ..
- بعد قراءة الفاتحة يُقَال (آمين) في آخرها .. فقد ثبت عن النبي ( في الله على الله عن النبي ( و الله عن النبي الله عن الله عن
  - لا تحتاج قراءة القرآن إلى نيَّة إلا إذا كان وفاءً لنَذْر ..
- يُسَنُّ التَرْتِيلِ فِي القراءة .. وقد نَعَتَتْ « أم سلمة » (رضى الله عنها) قراءة النبي (عَلَيُّ) فَإِذَا هِيَ تَنْعَتُ قِرَاءَةً مُفَسَّرَةً حَرْفًا حَرْفًا حَرْفًا ..
- قراءة جزء بترتيل أفضل من قراءة جزئين بغير ترتيل في المدة نفسها ، لأن الترتيل يساعد على التَّدَبُّر وهو أقرب إلى الإجلال والتوقير وأكبر تأثيرًا في القلوب ..

<sup>(</sup>۱) سورة النحل آية ۹۸ .  $^{(7)}$  رواه البخاری کتاب الأذان .  $^{(7)}$  رواه الترمذی کتاب فضائل القرآن .

• تُسَنُّ القراءة بالتدُّبر والتفهُّم فهو المقصود الأعظم ، والمطلوب الأَهَم وبه تنشرح الصدور ، وتستنير القلوب لقول الله تعالى : ﴿ كِتَنَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُوٓا ءَايَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَابِ) (١).. وقوله جل ذكره: ( أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْرِ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَالُهَاۤ ) (٢).. وهذا لا يتأتَّى إلا إذا شغل القارئ قلبه بالتفكُّر في معنى ما يتلفظ به ، ويتأمَّل الأوامر والنواهي ، وإذا مَرَّ بآية رَحْمَة استبشر ودعا ، وإذا قرأ آية عذاب أشفق وتعوَّذ .. وقد ورد عن النبي (ﷺ) قوله: ﴿ مَنْ قَرَأَ مَنْكُمْ ﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونَ ﴾ فَانْتَهَى إِلَى آخرهَا ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُمِ الْحَاكِمِينَ ﴾ فَلْيَقُلْ : بَلَى وَأَنَا عَلَى ذَلِكَ مِنَ الشَّاهدينَ .. وَمَنْ قَرَأً : ﴿ لاَ أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ فَانْتَهَى إِلَى ﴿ أَلَيْسَ ذَلكَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَى ) فَلْيَقُلْ : بَلَى .. وَمَنْ قَرَأَ ( وَالْمُرْسَلاَت ) فَبَلَغَ ﴿ فَبَأَيِّ حَدِيثَ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ فَلْيَقُلْ : آمَنَّا بِاللَّهِ ﴾ . . وقد ورد عن « جابر بن عبد الله » (رضى الله عنهما) قوله : خَرَجَ رَسُولُ اللَّه ( عَلَي عَلَى أَصْحَابه فَقَرَأَ عَلَيْهِمْ سُورَةَ الرَّحْمَن منْ أَوَّلهَا إِلَى

رَسُونَ مِنْ رَفِيْ اللَّهِ اللَّهُ ا

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> رواه الترمذي كتاب تفسير القرآن .

قوله تعالى : ( إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ الْعَنى لا بأس به .. الْحَكِيمُ ) (١).. وعليه فتكرير الآيات للتدبُّر واستشعار المعنى لا بأس به ..

• يُستحبُّ الخشوع والبكاء عند قراءة القرآن ، ويصف ربنا تبارك وتعالى الذين أوتوا العلم بقوله : ( إِذَا يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ يَحُرُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَدًا ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِنَا لَمَفْعُولاً ﴿ وَيَحُرُونَ لِلْأَذْقَانِ عَلَيْهُ وَيَوْدِدُ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ) (٢) .. وقد بكى النبي ( الله عُنهُ عَلَىٰ عندما قُرئت عليه سورة النساء ، فعَنْ ﴿ عَبْدِ اللّه بْنِ مَسْعُود ﴾ قال : قال لي النّبيُّ ( الله عُلَىٰ ) : وَلَمْ الله عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ ؟! قال : ( اقْرأُ عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ ؟! قال : ( عَمْ لُكَ الله عَنهُ ) ، فَقَرأُتُ سُورة النساء حَتَّى أَتَيْتُ إِلَى هَذه الآية ( فَكَيْفَ إِذَا جِعْنَا مِن كُلِ أُمَّة بِشَهِيلِ وَجِعْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَوُلَآءِ شَهِيدًا ) قَالَ : ( حَسَبُكَ الآنَ ) ، فَالْتَفَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَان ( الله عَلَىٰ عَنُولَآءِ شَهِيدًا ) قَالَ : ( حَسَبُكَ الآنَ ) ، فَالْتَفَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَان ( الله عَلَىٰ هَتَوُلَآءِ شَهِيدًا ) قَالَ : ( حَسَبُكَ الآنَ ) ، فَالْتَفَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَان ( الله عَلَىٰ هَتُولَآءِ شَهِيدًا ) قَالَ : ( حَسَبُكَ الآنَ ) ، فَالْتَفَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَان ( الله عَلَىٰ هَتُولَآءِ شَهِيدًا والعَيد الشديد ، والمواثيق والعهود ، ثم يُفكّر في يتأمَّل ما يقرأ من التهديد والوعيد الشديد ، والمواثيق والعهود ، ثم يُفكّر في تقصيره فيها ، فإن لم يحزن عند ذلك فليبْك على فقده هذا الشعور ..

• تحسين الصوت بالقراءة من السُّنَّة لقول النبي ( اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ١١٨ . . والحديث رواه النسائي . (٢) سورة الإسراء آية ١٠٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> رواه أبو داود كتاب الصلاة .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> رواه البخاری کتاب فضائل القرآن .

- وقال « أبو سعيد الخدري » (عليه ) : اعْتَكُف رَسُولُ الله ( إلى في الْمَسْجِد فَسَمِعَهُمْ يَجْهَرُونَ بِالْقرَاءَة فَكَشَفَ السِّتْرَ وَقَالَ : ( أَلاَ إِنَّ كُلَّكُمْ مُنَاجٍ رَبَّهُ ، فَلاَ يُؤْذِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا ، وَلاَ يَرْفَعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض في الْقرَاءَة أَوْ قَالَ : في الصَّلاة ) ( ").
- القراءة من المصحف أفضل من القراءة من القُلْب إذا كان ذلك خارج الصلاة لأن النظر في المصحف عبادة ، ولذلك يُستحب للحافظ أن ينظر في المصحف بين الحين والآخر ..
- إذا ارتجَّ عليه آية فسأل أخاه فليقرأ له ما قبلها ثم ليسكت ولا يقول كيف كذا وكذا فإنه قد يُلبِّسُ عليه ..
- إذا شك القارئ في حرف أهو بالتاء أم بالياء ، فليقرأ بالياء .. وإذا شك في حرف أهو في حرف أهو في حرف أهو مهموز أم لا ، فليترك الهمزة .. وإذا شك في حرف أهو موصول أم مقطوع ، فليقرأ بالوصل .. وإذا شك في حرف هل هو

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب التوحيد . (۲) رواه الترمذي كتاب فضائل القرآن .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  رواه أبو داود كتاب الصلاة .

ممدود أو مقصور ، فليقرأ بالقصر .. وإذا شك في حرف هل هو مفتوح أو مكسور ، فليقرأ بالفتح .. وإذا احتمل التذكير والتأنيث ، فليقرأ بالتذكير .. وهذا كله إن كان يقرأ من القلب في الصلاة أو خارجها وليس في متناول يده مصحف يرجع إليه ..

- يُكره قطع القراءة لمكالَمَةِ أَحَد ، لأن كلام الله لا ينبغي أن يُؤثّر عليه كلامٌ آخر ..
  - يُكره الضَّحِكُ والعَبَثُ والنَّظَرُ إلى ما يُلْهِي أثناء القراءة ..
- لا يجوز قراءة القرآن بلُغَة أخرى غير العربية لأن ذلك يُذْهِب إعجازه المقصود به ، ويباح لغير الناطقين باللغة العربية قراءة معانيه المترجمة إلى لغاتهم حارج الصلاة ..
  - لا يجوز القراءة بالشاذِّ من القراءات ..
  - القراءة بترتيب المصحف أُوْلَى لأن ترتيبه لحكْمَة ..
- لا يجوز خَلْطُ الآيات من السور المختلفة ، فتأليف الله خير من تأليف البشر ..
- إذا ابتدأ القراءة بقراءة أحد من القُرَّاء فينبغي عدم القراءة بقراءة أخرى ما دام الكلام مرتبطًا ، فإذا انقضى الارتباط فله أن يقرأ بقراءة أخرى ..
- يسن السجود عند قراءة آية سجدة وهي في أربعة عشر موضعًا من القرآن في سور: « الأَعْرَاف » ، « الرَّعْد » ، « النَّحْل » ، « الإسْرَاء » ، « الفُرْقَان » ، « النَّمْل » ، « النَّمْل » ، « النَّمْل » ، « النَّمْل » ،

- « السَّجْدَة » ، « فُصِّلَت » ، « النَّجْم » ، « الانْشِقَاق » ، « العَلَق » ، و العَلَق » ، و العَلَق » ، و السَّجْد فص » عند البعض فتصبح خمسة عشر موضعًا ..
- أفضل القراءة ما كان في الصلاة ، ثم بالليل ، ثم آخر الليل ، وليس هناك أوقات مكروهة للقراءة .. وأفضل الأيام يوم « عَرَفَة » ، ثم يوم « الْجُمُعَة » ثم يوم « الاثنين » ، ثم يوم « الخميس » .. والعشرة الأواحر من « رمضان » والعشرة الأوكل من « ذي الحجة » ..
- يُستحب الابتداء بالقرآن ليلة « الْجُمْعَة » ويُستحب الختم ليلة « الخميس » ..
- الأفضل الختم أول النهار في ركعتي الفحر ، أو أول الليل في ركعتي سُنَّة الْمَغْرب ..
  - يُستحب الاجتماع عند ختم القرآن ، فعنده تَنْزِل الرحمة ...
- يُستحب التكبير من أول سورة « الْضُحَى » إلى آخر القرآن إذا كانت القراءة خارج الصلاة وصفته أن يقول بعد كل سورة (الله أكبر) ولا يصل آخر السورة بالتكبير ..
- يُسَنَّ الدعاء عقب الختم .. وقد قيل إن مَنْ ختم القرآن فله دعوة مستجابة ..

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ٥.

عنهما) : قَالَ رَجُلُّ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ ؟ .. قَالَ : وَمَا الْحَالُّ الْمُرْتَحِلُ ؟ .. قَالَ : وَمَا الْحَالُّ الْمُرْتَحِلُ ؟ .. قَالَ : وَمَا الْحَالُّ الْمُرْتَحِلُ ؟ .. قَالَ : ( الَّذِي يَضْرِبُ مَنْ أَوَّلَ الْقُرْآنَ إِلَى آخره كُلَّمَا حَلَّ ارْتَحَلَ ) (۱)..

- يُستحب عند الختم تكرير سورة « الإخلاص » ثلاث مرات لجبر ما يكون قد حدث من نقص في القراءة لأنّها تعدل ثُلُثَ القرآن ، فقد رُويَ أَنَّ رَجُلاً سَمِعَ رَجُلاً يَقْرَأُ ( قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ) يُرَدِّدُهَا ، فَلَمّا أَصْبَحَ جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللّهِ ( عَلَيْ ) فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ وَكَأَنَّ الرَّجُل يَتَقَالُهَا ( ) ، فَقَال رَسُولُ اللّهِ ( عَلَيْ ) فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ وَكَأَنَّ الرَّجُل يَتَقَالُهَا ( ) ، فَقَال رَسُولُ اللّهِ ( عَلَيْ ) فَذَكَرَ ذَلِك لَهُ وَكَأَنَّ الرَّجُل يَتَقَالُها ( ) ، فَقَال رَسُولُ اللّهِ ( عَلَيْ ) : ( وَالّذِي نَفْسِي بِيدهِ إِنّهَا لَتَعْدِلُ ثُلُثُ الْقُرْآنِ ) ( ) . .
- يُكْرَه اتخاذ القرآن وسيلة يُتَكَسَّب بِهَا .. فقد رُويَ عَنْ « عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ » أَنَّهُ مَرَّ عَلَى قَارِئ يَقْرَأُ ( فَ) ثُمَّ سَأَلَ ( ) ، فَاسْتَرْجَعَ ( ) ثُمَّ قَالَ : حُصَيْنِ » أَنَّهُ مَرَّ عَلَى قَارِئ يَقْرَأُ ( فَ) ثُمَّ سَأَلَ ( ) ، فَاسْتَرْجَعَ ( ) ثُمَّ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه ( عَلِي ) يَقُولُ : ( مَنْ قَرَأُ الْقُرْآنَ فَلْيَسْأَلُ اللَّه بِهِ ، فَإِنَّهُ سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه ( عَلِي ) يَقُولُ : ( مَنْ قَرَأُ الْقُرْآنَ فَلْيَسْأَلُ اللَّه بِه ، فَإِنَّهُ سَيَجِيءُ أَقُواهُ يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ يَسْأَلُونَ بِهِ النَّاسَ ) ( ) ..
- يُكرهُ قول : نَسيتُ آية كذا ، بل يقال : أُنْسيتُهَا ، لقول النبي (كُلُّنُ) : (بِئُسَ مَا لأَحَدِهِمْ يَقُولُ : نَسيتُ آية كَيْتَ وَكَيْتَ .. بَلْ هُوَ نُسِيَّ ) ( ... ومن أعظم الذنوب أن يحفظ إنسان آية من القرآن أو سورة ثم ينساها لقول النبي (كُلُّنُ) : ( مَا مِنِ امْرِئِ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ ثُمَّ يَنْسَاهُ إِلاَّ لَقِيَ اللَّهَ عَزَّ لقول النبي (كُلُّنُ) : ( مَا مِنِ امْرِئِ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ ثُمَّ يَنْسَاهُ إِلاَّ لَقِيَ اللَّهَ عَزَّ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي كتاب القراءات .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري كتاب الأيمان والنذور .

<sup>(°)</sup> أي طلب من الناس شيئًا من الرزق.

<sup>(</sup>۷) رواه الترمذي كتاب فضائل القرآن.

<sup>(</sup>٢) أي يعدها قليلة وصغيرة .

<sup>(</sup>٤) أي يقرأ القرآن.

<sup>(</sup>٦) أي قال عمران : إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون .

<sup>(</sup> $^{(\Lambda)}$  رواه البخاري كتاب فضائل القرآن  $^{(\Lambda)}$ 

# وَجَلَّ يَوْمَ الْقيَامَة أَجْذَمَ )(١) ..

هذا .. وقد اتفق الأئمة « مالك » ، و « أبو حنيفة » ، و « أحمد بن حنبل » على وصول ثواب قراءة القرآن إلى الْمَيِّت إن نوى القارئ ذلك ، وخالفهم الإمام « الشافعي » ..

وقراءة القرآن للميّت إذا كانت من أحد أبنائه ، أو قرابته ، أو أصحابه بنيّة هِبَة ثواب القراءة له ، وجَبَ أن تكون النيّة فيها صادقة ، وأن تكون القراءة صحيحة بمراعاة مخارج الحروف ، وتشكيل الكلمات ، والوقوف في مواضع الوقف اللازم حتى لا يتغير المعنى ، ومراعاة آداب التلاوة المذكورة آنفًا ..

أما ما يفعله البعض من استئجار القُرَّاء في المقابر لقراءة القرآن أثناء دفن الميت أو عند زيارته فلا تصح على الإطلاق لعدم مراعاة هؤلاء القُرَّاء لأصول القراءة إذ يقرءون معًا وبسرعة فائقة مما يؤدِّي إلى انقطاع نَفَس أحدهم ويكمل الآخرون القراءة ، ثم يعود مَن انقطع نَفَسه إلى القراءة مع الآخرين دون مراعاة لاتصال الآيات ، علاوة على أنَّهم يقرءون من أجل الحصول على المال وليس من أجل الميت ..

وكذلك لا يصح ما يفعله بعض الناس من الإتيان ببعض القُرَّاء لقراءة القرآن على روح الميت في بيته ويعطونَهُم أجرًا على ذلك ..

ولا يُشترط لوصول ثواب القراءة إلى الميت أن تكون عند المقابر ، بل يمكن أن تكون في أي مكان .. والعبرة كما قلنا بصدق النيَّة ، وصحة القراءة .. ورحمة الله واسعة ، وهو الهادي إلى سواء السبيل ..

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود كتاب الصلاة .

#### خاتمة

#### وبعد .. أيها القارئ الكريم ..

فلعلك قد استشعرت الجهد الكبير الذي بذله العلماء في تأصيل عُلُوم القرآن ، والبحث في أسرار بلاغته ، وإعجازه .. كما لابد أنك أدركت خطورة الكلام في تفسير معاني القرآن ممن لم يتعمَّق في دراسة تلك العلوم .. ولقد قال بعض علماء السلف : إن العلوم التي ينبغي معرفتها وتحصيلها لمن يعمل في مجال التفسير تبلغ ستة وأربعين علمًا ..

وقد قيل: إن « التفسير » تفعيل من « الفَسْر » وهو البيان والكشف ، ويقال هو « مقلوب السّفْر » .. تقول « أَسْفَر الصبح » إذا أضاء .. وقيل هو مأخوذ من « التّفسرة » وهي اسم لما يعرف به الطبيب المرض .. أما « التأويل » فأصله من « الأول » وهو الرجوع ، فكأنه صرف الآية إلى ما تحتمله من المعاني ، وقيل بل من « الإيالة » وهي السياسة .. كأن المؤول للكلام ساس الكلام ووضع المعنى الذي فيه موضعه ..

وقد اختلف العلماء في معنى التفسير والتأويل .. فقال بعضهم : هما بمعنى واحد ، وأنكر ذلك آخرون ..

وقال البعض الآخر: إن التفسير أعم من التأويل وأكثر استعماله في الألفاظ ومفرداتها، وأكثر استعمال التأويل في المعاني والجمل..

وقال آخرون : التفسير بيان لفظ لا يحتمل إلا وجهًا واحدًا ، والتأويل توجيه لفظ متوجّه إلى معاني مختلفة إلى وجه واحد منها بما ظهر من الأدلّة ..

وقالت طائفة: التفسير هو القَطْعُ على أن المراد من اللفظ كذا، فإن قام دليل مقطوع به فصحيح، وإلا فهو تفسير بالرأي - وهو المنهي عنه - والتأويل ترجيح أحد المحتملات بدون القطع..

وقالت طائفة أخرى: التفسير بيان وضع اللفظ إما حقيقة وإما مجازًا كتفسير (الصراط) بالطريق، و(الصَّيِّب) بالمطر، والتأويل تفسير باطن اللفظ أي حقيقة المراد .. فمثلاً قوله تعالى: (إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ) تفسيره أنه من «الرَّصَد» يقال « رصدته » أي: رقبته ، و « الْمرْصَاد » مِفْعَال منه ، أما تأويله فهو التحذير من التهاون بأمر الله ، والغفلة عن الاستعداد للعرض عليه ..

وقال البعض: التفسير يتعلَّق بالرِّواية والتأويل يتعلق بالدراية ..

وقال قوم: التفسير مقصور على الاتباع ، والسماع والاستنباط مما يتعلق بالتأويل ..

وقال آخرون : ما وُضع مبينًا في كتاب الله ومُعَيَّنًا في صحيح السُّنَة سُمِّيَ تفسيرًا لأن معناه قد ظهر ووضح وليس لأحد أن يتعرَّض له باجتهاد ولا غيره ، بل يحمله على المعنى الذي ورد ولا يتعدَّاه ، والتأويل ما استنبطه العلماء العالمُون لمعاني الخطاب الماهرون في آلات العلوم ..

ولابد لمن يفَسِّر القرآن أن يكون مُبَرَّءًا من الْهَوَى والغرض حتى لا يُخْضِع الآيات للدلالة على ما يراه أو يعتقده .. فإن لَيَّ الكلام عن معناه يُعَدِّ من باب تحريف الكلم عن مواضعه ، وهو أمر وقع فيه اليهود كما أخبر عنهم ربنا

<sup>(</sup>١) سورة الفجر آية ١٤.

سبحانه وتعالى في كتابه العزيز ، وتوعَّدهم على ذلك بأشد أنواع العذاب ..

ولقد نزل القرآن على أُمَّة أُمِّيَّة فما فهموه عملوا به ، وما لم يفهموه آمنوا به .. وقد أثنى الله تبارك وتعالى عليهم لذلك ..

هذا .. والقرآن الكريم هو آخر كتاب إلهي ، وتطور العلوم والفهوم وارد في قضاء الله تعالى إلى أن تقوم الساعة ، وكان إعجاز هذا الكتاب هو صلاحه لكل زمان ومكان بأسلوبه الفذ الجامع الذي لا تنتهي عجائبه ولا غرائبه .. والمتأمل في الآيات يشعر بذلك خصوصًا في الآيات التي تتحدث عن خلق الإنسان ، وخلق الأكوان والتي أخذها الأولون على ظاهرها ، وجاءت العلوم الحديثة كعلم الأجنّة ، وعلم الفلك ، وعلم طبقات الأرض ، وعلوم الفضاء .. إلخ لتقرر صدق هذه المعجزة الخالدة ..

ولا تزال الأيام تكشف عن أسرار لم تكن تخطر ببال الأوَّلين وقد أشارت إليها آيات القرآن الكريم إجمالاً .. وصدق ربي إذ يقول : ( وَقُلِ أَشَارت إليها آيات القرآن الكريم إجمالاً .. وصدق ربي إذ يقول : ( وَقُلِ الْخَمَدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ عَايَتِهِ فَعُرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ) (١) .. وإذ يقول : ( سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلحِقُ أُولَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ مَكُلِ شَيْءِ شَهِيدً ) (٢) ..

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ،،

یاسین رشدی

### الكتاب القادم

# مُنَاجَاة



مقدمات لخُطب الجُمعة تحتوي على:

- الثناء على الله تبارك وتعالى بما هو أهله .
- بيان عقيدة التوحيد دون إفراط أو تفريط.
- بعض آلاء ونعم الله تعالى التي لا تُعَدّ ولا تُحْصني .
- بيان أوصاف النبي ( الخِلْقِيَّة و الخُلُقِيَّة ، وذكر مولده ، وبعثته ، وهجرته ، وجهاده ، وحياته ، ومماته .. إلخ .
- مدحه (ﷺ) دون مغالاة ، والصلاة عليه كما أمرنا الله تبارك وتعالى .
- دعاء ضارع إلى الله عز وجل يشمل الأمة الإسلامية.

# الفهرس

| ص   | البيان                        | ص             | البيان                            |
|-----|-------------------------------|---------------|-----------------------------------|
| 77  | الناسخ والمنسوخ               | ٣             | تقديم                             |
| ۸۳  | الْمُطْلَق والْمُقَيَّد       | ١.            | بدء الوحي                         |
| ۸٧  | المنطوق والمفهوم              | ١٣            | جمع القرآن                        |
| 91  | العام والخاص                  | ١٦            | أماكن وأوقات النـزول              |
| ٩,٨ | الخبر والإنشاء                | ١٨            | أسباب النـزول                     |
| ۱۱۸ | الوجوه والنظائر               | 74            | كيفية إنزال القرآن                |
| ۱۳۸ | الإيجاز والإطناب              | 77            | الحروف السبعة                     |
| 107 | السؤال والجواب                | ٣١            | تقسيم القرآن                      |
| 109 | ما يُظُن به الترادف وليس كذلك | 40            | الوقف والابتداء                   |
| ١٦٦ | الخطاب بالاسم والخطاب بالفعل  | ٤٩            | الْمُحْكَم والْمُتَشَابِه         |
| 177 | فضل القرآن                    | ٥٦            | التقديم والتأخير                  |
| ١٧. | آداب تلاوة القرآن             | 7 8           | التشابه في المعنى مع اختلاف اللفظ |
| ١٨٠ | خاتمة                         | <b>&gt;</b> • | ما يُوهم الاختلاف والتناقض        |

#### من مصادر الكتاب:

١ – القرآن الكريم.

#### ٢ – من كتب التفسير:

- ( الجامع لأحكام القرآن ) لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي .
  - ( أنوار التَّنْزيل وأسرار التأويل ) للقاضي البيضاوي .
  - (تفسير القرآن العظيم) للإمام إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي .
    - (صفوة البيان لمعاني القرآن) للإمام محمد حسنين مخلوف.
- ( الكشاف عن حقائق التَّنْزِيل ، وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ) للزمخشري .

#### ٣ - من كتب الحديث الشريف:

- ( فتح الباري في شرح صحيح البخاري ) للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني .
  - ( النور الساري من فيض صحيح البخاري ) للإمام العدوي الحمزاوي .
- (جمع الفوائد من جامع الأصول ومجمع الزوائد) للإمام محمد بن محمد بن سليمان .

#### ٤ – من كتب علوم القرآن:

- (الإتقان في علوم القرآن) للحافظ جلال الدين السيوطي.
- ( كيف يُتْلَى القرآن ) لفضيلة الشيخ عامر السيد عثمان شيخ المقارئ المصرية .

# مجموعة كتب الله الله

- ١- هو الله
- ۲- الإسلام وأركانه
- ٣- من الأحاديث القدسية
  - ٤- المحظورات
- ٥- من أخلاقيات الإسلام
  - ٦- من مجامع الكلم
  - ٧- التربية في الإسلام
  - ٨- في رحاب الأصحاب
    - ٩- نساء مؤمنات
- ١٠- التصوف ما له وما عليه
  - ١١-من أحكام الإسلام
- ١٢ تأملات في آيات من القرآن الكريم
  - ١٣-من علوم القرآن وبلاغته
    - ٤ ١ مناجاة
  - ٥١ في رحاب المصطفى المختار ﷺ

#### يُهدى ولا يُباع جمعية المواساة الإسلامية

Site: www.mouassa.org Email: mouassa1@hotmail.com

#### إصدارات

### فضيلة الشيخ / ياسين رشدي

- ١- سلسلة كتب الطريق إلى الله (خمسة عشر كتابًا) .
  - ٢- التفسير الجامع لمعاني القرآن الكريم.
- ٣- شرح كامل واف للأحاديث النبوية التي أوردها الإمام
   البخاري في صحيحه .
- ٤- مجموعة من الإجابات الواضحة على أسئلة في مواضيع
   شتى تَهُم المسلم في دينه ودنياه .

هذا .. والجدير بالذكر أن جميع الإصدارات السابقة متوفرة على شرائط مسموعة ومرئية وأسطوانات ( cd ) ، وموجودة أيضًا على الموقع الإلكتروني لجمعية المواساة الإسلامية www.mouassa.org

لجنة نشر الثقافة جمعية المواساة الإسلامية بالإسكندرية

# الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات،،